DE LA

# CERTITUDE

DES

CONNOISSANCES

# HUMAINES,

OU

EXAMEN.
PHILOSOPHIOUE

DES DIVERSES PREROGATIVES DE LA RAISON ET DE LA FOI;

Avec em Parallele entre l'eme & l'aure!
Traduit de l'Anglois, par F. A. D. L. V.



A LONDRES, ZWILLIAM ROBINSON, M. DCC. XLI.



in a child man of

Di to

Jo de

que to to

n j

Another than I say complete all says

Wi M: Habida SKRANINNKICH.

Ly a long-tems que la Théologie Es la Philosophie disputent entre elles de l'Empire. Il s'agit de Swooir qui sera la Reine ou la Sujette, qui donnera des loix ou qui les recevera. La chose est de consequence, comme on voit, tant par raport aux deux Rivales, que par raport à leurs différens Sectateurs ou Partifans. Divers Auteurs ont Soutenu avec Chaleur les Intérêts de l'une ou de l'autre. Il s'en est trouvé aussi phesieurs, qui ont voulu faire ici le personnage de Médiatours, & qui ont entrepris de les réconcilier ensemble, & de moienner quelque accord en-tre elles; mais la plupart se sont conduits dans cette affaire avec partialité. Ils ont trop extenué les Privilèges de l'une, afin de pouvoir mieux relever ceux de l'autre. C'est de quoi je me suis aperçû en revoiant les pièces de ce grand procès. J'ai trouvé qu'une grande partie de ces prétendus Juges, ou Arbitres, n'ont pas tenu la balance égale, & qu'ils l'ont fait un peu trop pancher du coté de la partie qu'ils vouloient favoriser. La chose n'est pas étonnante après tout, lorsque l'on considére qui étoient ceux qui se sont entremis de cet accord; c'ont été pour la plûpart des Nourrissons & des E'eves de la Sainte Théologie, Gens qui bri

lui devoient leur rang, leur autorité, & leurs revernus, ou leurs pensions. Quelle merveille donc qu'ils aient combatu pour les intérêts de leur chere Reine & Maitresse, & qu'ils aient élevé son autorité le plus baut qu'ils ont pu! Mais, quelque consideration que j'aie pour leur merite & leurs bonnes intentions, ils me permettront néanmoins d'avoir encore plus d'attachement pour ce que je crois être le parti de la justice & de la vérité. Il me semble donc qu'ils ont un peu trop maltraité la Philosophie ou la Raison, (car c'est ici la même chose) dans les jugemens qu'ils ont porté sur le différent dont il s'agit, & qu'ils l'ont quelquefois voulu priver de ses justes Prérogatives. C'est ce qui nous a engagés à prendre en main sa défense par le present Traité. Nous y avons travaillé, selon la mediocrité de nos forces, à la maintenir, ou à la retablir, dans ses Droits légitimes: Droits, qu'on ne sauroit lui contester sans ignorance, ou sans injustice, comme nous espérons le faire voir clairement dans la fuite.

En attendant, nous remarquerons toûjours par avance, qu'un des grands Privilèges de la Raison, & en même tems un de ses plus indispensables devoirs, est de guider la Foi, & de lui montrer la route qu'elle doit suivre; car, si la Foi n'est conduite par la Raison, il est

évident

leurs

veille

térêts

qu'ils

s ont

pour

ls me

d'at-

ti de donc

ie ou

dans erent

t ce

dé-

vons

roits
ster

nme

la

nurs

la in-

छ

ir.

est

ent

évident qu'elle ne peut être qu'une persuasion téméraire & une aveugle crédulité. Or il n'y a point d'opinions si extravagantes, ni d'erreurs si monstrueuses, qui ne puissent s'introduire par ce moien. C'est ce que l'experience de tous les siécles ne consirme que trop; car pourquoi les hommes ont-ils adopté des opinions si absurdes, des cérémonies & des pratiques si bizarres, en fait de Religion? N'est-ce pas à cause de ce Principe dont ils étoient imbûs, savoir, qu'il ne faloit pas écouter la Raison sur ces sortes de choses? Là-dessus ils ont lâché la bride à toutes leurs fantaisies, & ils ont donné, tête baissée, dans les superstitions les plus affreuses.

LE seul remede à ces inconveniens est de consulter les Lumières de la Raison, pour aprendre d'elle quelles sont les Autorités que nous devons recevoir, & quand nous devons y déferer, ou les rejetter; car on ne peut nier que ce ne soit à la Raison à decider là-dessus. En effet, si on supposoit qu'il n'apartient pas à la Raison d'examiner les Autorités, ni de prononcer quand nous devons nous y soûmettre ou non, il s'ensuivroit de-là que toutes les Autorités seroient également recevables, & que chacun seroit en droit d'embrasser & de défendre celle qu'il lui plairoit; de sorte qu'on ne pourroit avec justice blâmer ni condamner perfonne.

#### PREEACE.

fonne, quelque Système de Morale ou de Religion qu'il suivit de tous ceux qui ont quelque vogue dans le Monde. Il est donc incontestable que c'est à la Raison qu'il apartient de juger du poids & de la valeur de chaque Autorité. C'est à cette pierre de touche que nous devons les éprouver, asin de discerner si elles sont de bon alloi, c'est-à-dire, si elles sont bien ou mal fondées, si ce qu'elles enseignent est bon ou mauvais.

Mais rien ne montre plus clairement la nécessité qu'il y a de ne se soûmettre à quelque Autorité que ce soit, sans l'avoir dûment examinée, que ce qu'on remarque tous les jours dans le Monde. En effet, on y voit que presque tous les hommes prétendent appuyer leurs Opinions, en matiere de Foi, & de Religion, sur des Autorités sacrées & inviolables: Autorités néanmoins, qui sont toutes contraires & opposées les unes aux autres, du moins en ceci, que chacune en particulier condamne tous ceux qui ne lui adhérent point. Le Juif, par exemple, se croit incapable d'errer, en ce qu'il suit le Vieux Testament, qu'il dit être la seule Régle infaillible de la véritable Religion. Le Chrétien ne s'assûre pas moins d'être dans le Chemin de la Vérité, en s'attachant aux Ecrits des Evangelistes & des Apôtres. Le Mahometan présume aussi la même chose de son Al-

Re-

elque

Ita-

ju-

rité.

vons

t de

ou

bon

t la

lque

xa-

urs.

e/-

urs

m,

to-

હ

ci.

ux

X-

i'il

la

m.

le

ts

a.

1-

Alcoran; & le Paien a la même opinion des Oracles, des Livres des Sibilles, &c., Quel parti prendrai-je? Tous ces Livres contiennent certaines choses également extraordinaires, & qui ne se prouvent pas assez par la simple Relation qu'ils en font. Chacun pourtant se dit avoir les Livres infaillibles, & les appuye par l'Autorité de son Eglise & de ses Traditions. Et que le Chrétien ne s'avise pas de dire que sa Tradition est la plus ancienne & la plus universelle; car le Juis le surpasse évidemment dans le premier chef, & le Paien dans tous les deux.

DANS cette diversité de Voies, faut-il que je demeure en suspens sans embrasser aucune Religion, ou suis-je obligé d'en embrasser une? Si l'on veut que j'en choisisse quelqu'une. de toutes celles qui sont dans le Monde, je demanderai si je dois consulter ma Raison pour faire ce choix, ou si je dois embrasser aveuglément la premiere venuë, ou celle dans laquelle j'ai été élevé par mes parens, ou enfin celle qui est la plus accréditée parmi ceux avec qui je vis, & dans le pais ou je me trouve. demande, me répondra - t - on! Et qui doute que ce choix n'apartienne à la Raison, & qu'il n'en faille sur-tout faire usage en pareille rencontre? Mais, en parlant de la sorte, on m'accorde ce que je veux, & on convient que 16

ge ne dois embrasser une Religion qu'après l'avoir mûrement examinée, & que lorsque ma Raison me dicte que les preuves, qui en établissent la Verité, sont assez solides pour me rassûrer contre toute crainte légitime de me

CO

for

de

U6 65

fo

de

di

d

2

9:

2

tromper.

LA verité est, qu'il n'y a personne qui ose disconvenir de ce principe, quand il est proposé de la sorte. On trouvera encore moins d'hommes qui veuillent avouër qu'ils croient une chose fans raison, tant ils sentent & sont interieurement convaincus qu'une pareille Foi est indigne d'une Créature raisonnable. Cela n'empeche pourtant pas qu'il ne soit vrai à la Lettre que plus des trois quarts & demi des hommes ne se determinent aux choix de leurs Opinions, surtout en matiere de Religion, que par des motifs que la Raison condamne, puisqu'ils peuvent aussi bien conduire à l'erreur, qu'à la vérité. En effet, combien y en a-t-il qui n'ont embrasse, & qui ne suivent, une telle Religion, que parcequ'ils y ont été élevés, que c'est celle que professent leurs Parens & leurs Amis, & qui de plus est communément reçuë dans le pais de leur naissance? La plupart n'en demandent pas davantage pour se déte miner. Un tel sentiment a été attesté par la vénérable Antiquité, se dit-on à soi-même, il est venu jusqu'à moi sous le passéport des Siécles précédens, je ne cours

cours donc aucun risque en le recevant. Un grand nombre d'autres Personnes ont été & sont de cette Opinion. Parmi ce grand nombre de Personnes, il s'y est trouvé, & il s'y trouve encore, d'honnêtes Gens, des Gens de tête & savans. Je ne puis donc errer en suivant les mêmes Opinions qu'eux. Voila ce qu'on dit

pour s'autoriser.

l'a-

ma ta-

me

me

ole

osé

m-

re-

me

che

que

ne

ur-

eu-

vé-

mit

n,

qui

de

i-

,

ne

rs

MAIS, un homme seroit tout aussi-bien fonde à jetter à croix ou à pile, pour savoir quelles Opinions il doit embrasser qu'à les choisir sur de telles régles; vû qu'il n'v a point d'erreurs si grossieres, ni de sentimens si absurdes, qu'on ne pût adopter sur de pareils fondemens. Celui qui croit une chose, sans avoir d'autres raisons, que celles-là, de la croire, peut être fort attaché à son Opinion; mais il ,, n'est pas vrai, dit un grand Philosophe ,, de notre siècle \*, qu'il cherche la vérité ,, dans l'esprit qu'il la doit chercher, ni qu'il ,, rende une obéissance légitime à son Maître, ,, qui voudroit qu'il fit usage des Facultés de " discerner les objets, desquelles il l'a enrichi ,, pour le préserver des méprises & de l'erreur. , Celui qui ne les emploie pas à cet usage, ,, autant qu'il est en sa puissance, a beau ,, voir quelquefois la Vérité, il n'est dans le , bon

<sup>\*</sup> Locke, Essai Philosoph. sur l'Entendement Humain, Livr. IV. Chap. XVII.

f

p

n

n

le

a

te

17

d

di

3

Se

0

in

d

C

01

U

ti

h

e

q

2

1

d

, bon chemin que par hazard, & je ne sai , si le bonheur de cet accident excusera l'irré-" gularité de sa conduite. Ce qu'il y a de " certain au moins, c'est qu'il doit etre comp-,, table de toutes les fautes où il s'engage; ,, au lieu que celui qui fait usage de la Lu-,, miere & des Facultés que Dieu lui a don-,, nées, & qui s'applique sincerement à decou-,, vrir la Vérité, par le secours & l'habileté ,, qu'il a, peut avoir cette satisfaction, en ,, faisant son devoir comme une Créature rai-, sonnable, qu'encore qu'il vint à ne pas ren-", contrer la Vérité, sa recherche ne laissera " pas d'être récompensée. Car, celui-là régle , toujours bien son assentiment, & le place ,, comme il doit, lorsqu'en quelque cas ou sur " quelque matière que ce soit, il croit ou re-,, fuse de croire, selon que sa Raison l'y con-, duit. Celui qui fait autrement péche ,, contre ses propies lumieres, & abuse de " ses Facultés, qui ne lui ont été données pour ,, aucune autre fin que pour chercher & sui-,, vre la plus claire évidence & la plus , grande probabilité. "

MALGRÉ la force & la solidité de ces Réflexions, il n'est pas rare néanmoins d'entendre des Théologiens des différens partis déclamer patétiquement contre la Raison, soûtenir que c'est une Lumiere trompeuse, qu'il faut

faut s'en désier, sur-tout en matiere de Théologie & en ce qui concerne la Religion. Mais pourquoi décrier si fort une Faculté qui distingue l'homme de la bête, Faculté sans laquelle nous: serions incapables de reconnoître un Dieu, ni de lui rendre aucun culte? Quel peut être. leur but en cela? Est-ce afin d'établir plus aisement les Dogmes qu'il leur plaira d'inventer, ou pour se mettre à couvert des Objections incommodes que l'on fait contre ceux qu'ils ont déjà établis, & qu'il est de leur intérêt de défendre pour la conservation de leur honneus & de leur autorité? Ou bien ont-ils peur qu'en se servant de sa Raison, on ne decouvre leurs Sophismes & leurs mauvais Raisonnemens? C'est ce que je laisse à juger aux Personnes desintéressées. Pour moi, je me contente de leur demander si c'est l'usage de la Raison, en tout ce qui concerne la Religion, qu'ils condamnent, ou s'ils n'en condamnent que l'abus? S'ils n'en veulent qu'à l'abus qu'on en fait en cette matière, il s'agit seulement de la rectifier, & de lui prescrire de bonnes Regles, pour l'empêcher de s'égarer & de tomber dans l'erreur. Mais, s'ils en condamnent absolument l'usage sur ce sujet, qu'ils nous apprennent en ce cas-là par quelle voie nous pourrons nous convaincre de l'existence de Dieu, de la Divinité de la Religion Chrétienne, de celle de l'Ecriture, & enfin du fens dans leguel

ne sai irréa de

ompage; Ludon-

ecoubileté , en

rairensfera régle

place u fur u re-

conéche

e de pour

fuiplus

e ces l'endé-

nîtequ'il faut

lequel nous devons entendre les Ecrits Sacrés, s'il ne faut point consulter ni écouter la Raison sur ces sortes de matières? Il me semble pour moi qu'il n'y a point d'autre moien de nous convaincre légitimement de toutes ces choses, que

la voie du raisonnement.

DIEU nous a créez raisonnables, avant que de nous rendre Chrétiens. La Révélation, qu'il nous adresse, suppose que nous sommes doüés de Raison, & que nous en faisons usage. Car pourquoi, sans cela, auroit-il accompagné la Religion, qu'il nous a revelée, de tant de preuves & de caractères qui en montrent l'origine céleste? N'est-ce pas afin que nous puissions nous y soumettre raisonnablement, & nous assûrer qu'elle vient de lui? Sa Parole, qu'il nous a laissée dans les Ecrits des Prophetes & des Apotres, ne suppose-t-elle pas, qu'il y a chez nous quelque Faculté capable de l'entendre, & d'en discerner le véritable sens? Or quelle peut être cette Faculté. si-non ce que nons appellons la Raison? Si l'on suppose donc qu'elle est incapable de nous éclairer sur ce qu'il nous importe le plus de connoître, nous n'avons plus de régles sûres, ni de principes certains. Il faudra que ce soit la fantaisse qui nous tienne lieu de Loi.

IL est donc évident que tous les coups, par lesquels on s'efforce de terrasser la Raison, 71

ľ

V

to

P

to

0

fi

C

p

P

la A

esb

17

le

p

97

ti

a

retombent sur la Religion & sur la Morale; &, si beureusement ce n'étoient des coups en l'air, ils renverseroient tous les principes de la Vertu.

VOILA' la belle Obligation qu'on a à un certain ordre de Théologiens qui croient faire des merveilles en criant contre la Raison. Ils ouvrent par-là la porte au Fanatisme. Ils nous enlevent tous les argumens par lesquels on prouve la vérité de la Religion naturelle & celle de la Religion Chrétienne, & les dépouillent, du moins autant qu'il est en eux, de toute leur force. Enfin, ils livrent honteusement & sans défense la Religion aux Insultes des Libertins & des Incrédules, & préviennent étrangement les efprits contre elle. Car n'est-il pas naturel de penser que la Religion ne s'accorde guéres avec la Raison, puisque celle-ci est si suspecte aux Ministres de la premiere. Il y a donc une espèce de Théologie à laquelle l'Incrédulité a beaucoup d'obligation.

En effet, on se retranche par-là, non seulement les moiens de convertir les Incredules & les Libertins, mais on en augmente le nombre par le soin que l'on prend d'établir des maximes qui renversent tous les fondemens de la Religion naturelle & révélée. N'est-il pas triste de voir que ceux, qui devroient en être les appuis & les défenseurs, fournissent ainsi des

as-

s, s'il m fur r moi con-

, que

avant ation, mmes s ufail ac-

monn que nablelui? Ecrits

t-elle capavériculté,

i l'on éclainnolni de it la

ups,

16-

les oblige à en user de la sorte? C'est une aveugle prévention, & un faux zèle, pour certains dogmes qu'il leur plait de trouver dans l'Ecriture expliquée & commentée à leur façon. Voilà pourquoi l'on décrédite le plus que l'on peut la certitude de tout ce que nous apprend la Lumiere naturelle; par ce que l'on voit bien qu'il n'y a point moien de maintenir ces Dogmes, qu'en établissant pour principe l'incompetence de la Raison à juger de la vérité ou de la fausseté d'une Doctrine en matière de Théologie.

MAIS, comment ces Gens-là s'y prendroient - ils pour convertir un Incrédule, ou un Infidele, soit Paien, Mahometan, ou Juif? Il faudroit sans doute les faire convenir de quelques principes, & de ces principes en tirer des consequences; c'est-à-dire, qu'il faudroit avoir recours à la voie du raisonnement. Mais, si cet Incrédule, ou cet Infidele, connoit le principe favori de son Convertisseur, it l'arrêtera sans peine, & dissipera tous ses argumens par ce seul mot: Je demeure d'accord que tout ce que vous me dites est plausible : il est évident même, si vous le voulez; mais n'avouez - vous pas vous-même, que la voie du raisonnement est une voie incertai-

ne-

ne

P

la

la

de

D

fo

VC

A

nei

que

7101

far

que

me

gue

it

la . fi l

pou

ou fieu

gra

ron

e t

zui mis

e : qui

me a-

pour dans

leur

phus

nous

e l'on

ntenir l'in-

vérité

re de

pren-

ou un

fuif?

ir de

s en

qu'il

aison-

In-

nver-

ipera

de-

vous

dent

n'a-

voie

rtainene, & que ce qui paroit le plus évident peut être faux? Ne dites-vous pas que la Raison est aveugle sur les choses de la Religion? Comment pretendez-vous donc que je m'y sie sur cette matiere? De quel droit voulez-vous que je me soûmette à un Juge que vous recusez vous-même? Qu'est-ce que notre Théologien Anti-Rationaliste pourroit répliquer à ce raisonnement?

Tour cela fait voir qu'on ne peut révoquer en doute la Certitude des Connoissances qui nous viennent par la Raison & par les Sens, fans ruiner absolument celle de la Foi. C'est ce que nous nous proposons de montrer plus amplement dans ce Traite, où nous prouverons que la Foi suppose nécessairement plusieurs Vérités qui nous sont connues par la Lumiere de la Raison ou par le raport des Sens, & qu'ainsi la l'oi ne peut avoir de fermeté, si nous ne pouvons nous assûrer de rien, soit par les Sens, ou par la Raison. Nous tirerons de-la plusieurs conséquences, qui peuvent être d'un grand usage dans la Théologie, & qui pouront servir de principes à ceux qui voudront en rofiter pour se conduire dans les jugemens qu'ils le trouveront obligés de porter sur les matières. ui regardent la Religion; car, il n'est pernis à personne de rester indifferent, ou de se temir

tenir neutre sur cet Article, il faut ici nécessairement prendre parti d'une maniere ou d'une Or, qu'y a-t-il de plus imprudent, que de se déterminer à l'avanture sur une affaire de cette consequence, & que de faire choix d'un parti sans avoir mûrement conside. ré & pésé les raisons de part & d'autre? N'est-il pas visible qu'on ne peut entreprendre de juger d'une chose, qu'on n'a pas assez examinée pour en bien connoître, sans s'exposer à l'erreur & à toutes les suites qu'elle peut avoir? Pour contester ce Principe, il faudroit renonçer aux plus simples Lumieres du Sens-Com-On est donc indispensablement obligé de s'instruire, du moins autant qu'il est possible, des sentimens qu'on doit avoir touchant la Divinité & la Révélation. La seule Lumiere naturelle suffit pleinement pour convain-cre tout bomme qui raisonne, que l'indisserence ou même la négligence à cet égard ne peut manquer d'être criminelle. La même Iumière nous enseigne encore clairement que 1.0us ne devons recevoir aucune Proposition comme véritable sur cette matiere, à moins que nous n'y soions déterminés par des raisons fortes, solides, & même évidentes, autant que cela se peut; parce qu'il est d'une extrême consequence pour nous de ne pas nous tromper, du moins par notre faute, dans les jugemens que

t

2

1

A A Nili d

D

CI

je cl.

10

### PREFAEE.

que nous portons sur un sujet si grave & si im-

portant.

E.

i néces-

nu d'une

rudent,

une afle faire

conside.

'autre?

prendre

ez exacposer d

avoir?

renon-

t oblige t possi-

ouchant

ule Lu-

onvain-

indiffeard ne

me Iu-

ue nous

comme

fortes,

que cela conse-

er, du

gemens

La plûpart des Chrétiens croient, par exemple, qu'on ne peut espérer de Salut éternel, que dans la Société où ils se trouvent, ou du moins qu'il est bien plus difficile de se sauver ailleurs. Avant que de juger de la sorte dans une affaire de cette importance, il faudroit être bien assuré qu'on ne se trompe point; Es comment en être assuré, sans avoir fait de grandes es de fréquente Réslexions sur la Réligion, es sans y avoir aporté beaucoup d'attention, es d'étude?

MALGRE l'évidence de ces principes, il n'est que trop vrai cependant, que, de toutes les affaires de la Vie, il n'y en a presque point où les hommes se conduisent plus etourdiment, & où ils donnent plus au bazard, que torsqu'il s'agit de faire chaix d'une Religion. L'experience nous convainc tous les jours, qu'il y a très-peu de Personnes qui s'avisent de déliberer sérieusement la-dessus, & encore moins d'être sur leurs gardes contre l'erreur de ce côté là. On ne suit pour l'ordinaire en ce choix qu'un très-mauvais guide, & dont la Raison voudroit qu'on se desiât extrêmement: je veux dire le Préjugé de l'Education, La chose, après-tout, n'est pas fort étonnante, lorsque l'on considere la maniere, dont en ele-

t

1

P

ve les Enfans dans chaque Communion ou Société. En effet, on n'ômet rien pour les attacher fortement à la Secte dans laquelle ils font nés. On les engage par les motifs les plus puissants à ne jamais s'en départir, en leur faisant entendre, que tout leur bonheur, aussibien dans cette Vie que dans l'autre, dépend de leur inviolable fidélité à cet égard. On leur répéte tous les jours, qu'ils ne sauroient jamais assez benir ni louër Dieu, de ce qu'il leur a fait la grace de les faire naître dans le sein de la vraie Religion, pendant que des milhers d'autres, qui sont venus au monde dans le même tems, ont eu le malheur de naître dans des Pais hérétiques ou idolâtres, où ils courent un danger presque infaillible de se perdre. On leur enseigne comme un Point de Morale des plus importans, que, s'il s'élevoit dans la fuite quelques doutes dans leur esprit fur la Vérité de leur Religion, ils sont obligés de bannir aussi-tôt ces sortes de doutes; parce que ce sont de mauvaises pensées & des tentations très-dangereuses de l'Esprit malin, qui cherche à les détourner de la bonne voie & à les enlacer dans les filets. Enfin, on ne manque pas dans chaque Secte de faire aux jeunes Enfans une peinture affreuse de toutes les autres Sociétés Religieuses, & de leur inspirer le plus d'aversion & de mépris, que l'on peut.

peut, pour ces Religions - la, aussi bien que pour ceux qui les professent. De pareilles Leçons, répétées tous les jours, se gravent protondément dans l'Imagination tendre des Enfans; &, ces premieres impressions venant à se fortifier avec l'âge, est-il fort admirable qu'il se trouve si peu de Gens qui aient la force

de surmonter ces préjugés de l'enfance.

ou So

les at-

elle ils

es plus

n leur

aussi-

dépend

n leur

iamais

leur a le sein

mil-

dans

naître

où ils

per-

levoit

esprit bliges

parce ten-

, qui

n ne

aux

outes

r in-

e l'on

eut.

IL semble pourtant, qu'il devroit être bien plus facile aux Théologiens qu'aux autres de s'élever au dessus de ces sortes de prejugés; mais il faut remarquer, que ceux qui embrassent ce genre d'Etude, dans quelque Société que ce foit, n'ont gueres d'autre vue que de se rendre capables d'enseigner & de défendre méthodiquement les Dogmes reçus dans la Secte dont ils sont membres, & dans laquelle ils se proposent de parvenir à quelque emploi, qui les fasse subsister bonorablement & à leur aise. Quand un petit nombre d'entre eux, à force de lectures & de méditations sur ces matières, viendroient à découvrir les erreurs de la Secte où ils sont engagés, les liaisons du sang & ae l'amitié, l'amour de sa propre réputation, de ses commodités temporelles &c., sont d'autres liens qui retiennent, & que très peu de Personnes ont la force de rompre. De-là vient qu'un homme, qui abandonne la Religion ois il est né pour en embrasser une autre, est un phé-

phénomène extraordinaire dans le Monde moral. On le regarde avec étonnement, & on le soupçonne aisement de n'agir que par le puissant ressort de quelque violente passion. On a bien de la peine à croire du moins qu'il n'ait point eu d'autre motif de sa conduite, que celui de suivre les lumieres & d'obeir aux mouvemens de sa conscience. Il me paroit cependant, que ces sortes de changemens devroient être un peu plus fréquens, & par consequent moins merveilleux, s'il y avoit beaucoup de Personnes qui étudiassent la Religion dans un dessein bien sincere d'examiner & de connoître s'ils sont dans le chemin de la Vérité. Puis donc. qu'il est si rare de voir un bomme quitter la Secte où il a été élevé, pour se ranger à quelque autre Communion qu'il a reconnu, par la voie de l'examen, être plus pure, tant dans sa Doctrine, que dans son Culte: puis, disje, qu'un pareil événement est si rare, c'est une marque indubitable, qu'il n'y a presque personne, du moins parmi les errans, qui fasse en cette rencontre l'usage qu'il devroit faire de sa Raison, ni qui recherche sincérement & de bonne foi de quel côté est l'Erreur ou la Vérité. Mais, le grand nombre de ceux qui agissent mal, & qui ne s'acquittent pas de leur devoir, ne nous excusera point, si nous imitens leur exemple.

6 AU 85

TA-

de

F

92

ti

te

fa

### ABLE

CHAP. IL. Si la Certitude de la Poi el grande que celle del Bif nara celes, qui ece

### Jose converspar la Raifon on varlor Sens? of HAPITRES.

THAP. I. Explication de ce qu'on entend ici par le Mot de Raifon. Si nous avons quelques . connoissances . certaines? Réfutation des Pyrrboniens. pag. 1.

CHAP. II. De la Poi en général. Ce qu'elle a de commun avec la Science & l'Opinion, & en quoi elle en differe.

CHAP. III. Où l'on diffingue deux fortes de Foi la divine & l'humaine. Ce que c'est que la Fot divine? Principesou Fondemens qu'elle suppose.p.22.

CHAP. IV. Quel est le degré précis d'Evidence que doivent avoir les preuves de la Révélation.p.31.

CHAP. V. Qu'il n'est pas necessaire que les preuves de la Révélation alent le plus baut degre d'Evidence marale. p. 41.

CHAP. VI. Où l'on examine fila Religion Chrétienne a des preuves suffifantes desa Divinité.p. 47.

CHAP. VII. Dans quelles sources on peut su's rement puiser les vrais Dogmes de la Religion Chrétienne. p. 621

CHAP. VIII. Sil Ecriture Sainte contient toutes les verités nécessaires à salut, & si elle les contient ellez clairement, pour qu'un chacun puisse s'instruire suffisamment de ses devoirs en la tilant?

CHAP. IX. Que chaque Chrétien est obligé de croire tout ce qu'il peut découvrir que l'Ecriture enseigne; mais que personne n'a droit de contraindre les autres à recevoir ses interprétations. p. 100.

CHAP. X. Réponses à quelques Objections contre la Dedrine du Chapitre précédent. p. 16.

CHAP.

TA-

e-1110-

3 on

puis-On a l'n'ait

e celui

mou-

cepen-

nt être

moins

er on-

deffein

c s'ils

donc.

ter la

quel-

par la

dans

, dis-

cest

le per-

talle

e de sa

bonne

lais, le

o qui

is ex-

#### TABLE DES CHAPITRES.

CHAP. XI. Si la Certitude de la Foi est plus grande que celle des Verités naturelles, qui nous sont connuës par la Raison ou par les Sens? p. 131.

CHAP. XII. Continuation du même sujet. p.144 CHAP. XIII. Réfutation d'un paralogisme ou faux raisonnement de quelques Théologiens. p. 154.

CHAP. XIV. Consequences qu'on doit tirer des Principes établis dans les trois derniers Chapitres.

p. 161.

CHAP. XV. Que l'Ecriture ne peut rien enseigner qui soit contraire aux Lumieres de la Raison, ni au raport des Sens. Usage de la Raison dans l'Interprétation de l'Ecriture. p. 174.

CHAP. XVI. Que tous les Théologiens convienvent au fonds de ce qu'on vient de dire dans le Chapitre précédent, & qu'ils s'y conforment dans la pratique. p. 183.

CHAP. XVII. Où l'on éclaircit quelques Difficultés qu'on a coûtume de former contre le sentiment que nous venons d'établir. p. 199.

CHAP. XVIII. Si les Théologiens peuvent se dispenser de répondre aux Objections, prises de la Raison, qu'on fait contre les Dogmes qu'ils enseignent?

p. 207.

CHAP. XIX. Si la dépravation de la Nature par le péché fait trouver insolubles les Objections que l'on fait contre les Dogmes ou les Misteres que la Foi enseigne? p. 219.

CHAP. XX. Si l'Evidence n'est pas une marque certaine de vérité dans les matieres qui regardent, la Religion?

p. 223.

CHAP. XXI. Où Pon explique le véritable sens de cette Maxime Théologique: Que les Mistères de la Foi sont bien au dessus, mais jamais contre la Raison.

p. 224.

Fin de la Table des Chapitres.

DE LA

ES.

.6.

est plus
qui nous
p. 131.
et. p. 144
gisme ou
i. p. 154.
tirer des
papitres.
p. 161.
en ensei-

n enfeila Raila Rai-

p. 174. conviendans le forment

p. 183. les Diffile senp. 199. levent se

event se prises de es qu'ils

p. 207. Nature

bjections Misteres p. 219. ne mar-

p. 223.

les Mis s jamais 224.

ELA



-11

F

0

### DELA

# CERTITUDE

inza ilina mai D. E S

### CONNOISSANCES

## HUMAINES,

OUEXAMEN

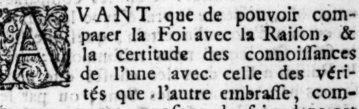
## PHILOSOPHIQUE

DES DIVERSES PRE'ROGATIVES DE LA

Avec un Paralele entre l'une & l'autre.

#### CHAPITRE I.

Explication de ce qu'on entend ici par le mot de Raison. Si nous avons quelques Connoissances certaines? Réfutation des Pyrrhoniens.



me nous nous proposons de faire dans cet Quyrage, cela demande nécessairement l'explication de plusieurs choses. Il nous faut d'abord donner quesque idée de ce qu'on entend ici par le mot de Raison & par celui de Foi. Il nous faut aussi examiner les raports & les dissérences qui se trouvent entre ces deux sortes de connoissances. Mais, nous sommes obligés sur-tout de rechercher sur quoi est appuiée la certitude des vérités que nous connoissons par la Raison, de même que ce qui sert de baze à la certitude de celles que la Foi nous enseigne. Voilà donc un assez vaste champ qui nous est ouvert, & où nous frouverons, sans doute, de quoi nous exercer.

u

a

e

1

COMMENÇONS d'abord par expliquer ce que nous entendons ici par le mot de Raison, & par fixer le sens dans lequel nous le prendrons dans la suite de ce Traité, fur-tout lorsque nous en parlerons par opposition à la Foi. Ce mot a plusieurs significations différentes, comme on peut le voir dans les Dictionnaires; mais, nous nous bonnerons ici à deux, parce que ce sont celles qui ont le plus de raport à notre sujet. 1. Par le terme de Raison, on entend ordinairement cette puissance ou faculté de notre ame, qui, par le moien des idées qu'elle a des choses, & en les comparant ensemble, discerne le vrai d'avec le faux & le certain d'avec l'incertain, quel que soit le sujet sur lequel nous raisonnions; car, la Raison a lieu dans les choses que nous sayons par le moien des Sens, ou par le témoignage d'autrui, aussi bien que dans celles Connoissances Humaines, Chap. I. 3 celles que nous connoissons par les seules lumieres de nôtre Entendement. Mais, quand on parle de la Raison par opposition à la Foi, on prend alors le mot de Raison dans un sens moins étendu. On entend toûjours à la verité par-là cette même faculté de notre ame, dont nous venons de parler; mais, on le restreint à signifier cette faculté, seulement entant qu'elle juge & prononce sur des propositions, dont nous pouvons découvrir la vérité où la fausseté par nos facultés naturelles, c'est-à-dire, par les Sens ou par l'Entendement, sans avoir besoin de recourir à l'autorité.

1 nous

de ce

ison &

exami-

e trou-

oiffan-

ur-tout

a cer-

oisions

ui sert

la Foi

z vaste

nous

xercer.

pliquer

mot de

el nous

Traité,

par op-

urs fi-

eut le

as nous

e font

e lujet.

nd or-

ilté de

s idées

parant

faux &

ue soit

; car,

e nous

par le

e dans

celles

Nous avons déjà infinué, qu'il y a des choses que notre esprit connoit par lui même ou par ses propres lumieres, & qu'il y en d'autres qu'il ne connoit que par le raport des Sens, où sur le temoignage d'autrui. Notre esprit, par exemple, découvre par ses propres lumieres la vérité de certaines propositions, & de certains raisonnemens qui sont extrémement clairs d'eux-mêmes. C'est ainsi que nous connoissons la verité des premiers Principes, comme par exemple de ceux-ci : Deux & deux font quatre. Le tout est plus grand que sa partie: Il est impossible qu'une chose soit & ne soit pas en même tems: Tout ce qui pense, existe, &c. Nous connoissons encore de cette maniere la verité des consequences qui découlent clairement de ces premiers Principes. La verité de ces propositions & de ces raisonnemens, que notre esprit apersoit très-clairement, lorsqu'il y veut bien prêter quelque attention, est dite être métaphisiquement évidente, on métaphisiquement certaine; parce qu'il est absolument impossible, & qu'il implique contradiction,

que la chose soit autrement.

Nous connoissons par le raport de nos sens l'existence des corps qui nous environnent, & la verité des saits qui se passent sous nos yeux. Lorsque nous avons pris les précautions nécessaires pour n'être pas trompés là-dessus, la connoissance qui en resulte, s'appelle évidence phisique; parce que la chose ne peut être autrement selon le cours ordinaire de la nature, & sans miracle.

ENFIN, nous apprenons par le témoignage d'autrui l'existence de plusieurs choses, & un grand nombre de faits, que nous n'avons point vûs, & dont plusieurs même sont arrivés long-tems avons que nous fussions au monde. Lorsque l'existence de ces choses, ou la vérité de ces faits, nous sont attestées par plusieurs personnes, que nous n'avons aucun sujet de soupçonner de s'être trompés, ou d'avoir eu dessein de nous tromper, fur les choses qu'ils nous racontent, on dit alors, que ces choses, ou que ces faits, sont moralement certains, & que nous en avons une évidence morale; parce qu'il est impossible, humainement parlant, que la chose ne soit pas ainsi. Cette évidence, ou certitude morale, est ce qui sert de baze & de fondement à la Foi, comme nous le verrons plus amplement dans la fuite.

ON

re

no

ce

fa

0

vio

fu

rai

il

me

de

to

di

qu

Ŕ

qu

ce

10

&

CO

VI

dé

Py

lei

bla

ét

qu

n'

&

pa

m M On voit, par ce que nous venons de dire, que chacune de ces trois sortes de connoissances, quand elle est parvenue à un
certain degré de clarté, a son évidence &
sa certitude particulière qui l'accompagne.
Or, quoique chacun de ces trois ordres d'évidence, ou de certitude, soit pleinement
suffisant en son genre, & qu'un homme
raisonnable puisse & doive s'en contenter,
il faut avouer cependant, que la certitude
métaphisique a plus de sorce que la certitude
de phisique, & que celle-ci l'emporte à son
tour sur celle du troissème ordre, c'est-àdire, sur la certitude morale.

Mais, on demande, si nous avons quelques connoissances certaines, soit par la Raison, ou par les Sens, & si l'évidence, de quelque genre qu'elle soit, est le caractere certain de la verité? Il s'est trouvé des Philosophes, qui ont fait profession de le nier; &, entre ces Philosophes, les uns se sont contentés de nier la certitude sans nier la vraisemblance, & ce sont les nouveaux Académiciens. Les autres, qu'on apelloit Pyrrhoniens, du nom de Pyrrhon Chef de leur Secte, ont même nié cette vraisemblance, & ont soutenu, que toutes choses étoient également obscures & incertaines.

Mais, la verité est, que ces Opinions, qui ont fait tant de bruit dans le Monde, n'ont jamais subsissé que dans les discours & sur le papier: & il est hors de toute apparence, que personne en ait été sérieusement persuadé. Car, qu'il y ait des gens au Monde, qui doutent absolument de tout, &

A 3

qui

QN

me-

que-

nent ion,

nos nvi-

ffent.

pris

pas

1 en

arce

elon

fans

gna-

n'a-

ême

ful-

e de

nous

que

er de

n de

s ra-

, ou

s, &

ale;

ment

ainti.

ft ce

Foi,

ment

qui n'osent se persuader qu'ils pensent, ni qu'ils existent, c'est ce qu'on ne sauroit imaginer, à moins qu'on ne leur suppose le cerveau troublé. On ne peut jamais venir à bout d'étousser entièrement les sentimens de la nature. Il y a des préventions, qu'on seutient avec chaleur, dès que quelqu'un les conteste, mais qu'on ne suit point du tout, lorsqu'on cesse d'y faire une attention

tho

n'y

me

co

Py

ce

pri

ac

&

tio

Ils

Cı

rai

2

dit

&

m

ph

å

ap

ÇC

di

fo

**fu** 

qu

l'e

fir

m

av

CT

V

en'

expresse.

LE gros des Pyrrhoniens sont des gens qui croient plusieurs choses: ils sentent qu'ils existent, ils croient commercer avec les autres hommes, & ils se rendent à plusieurs vérités, lorsqu'ils ne sont pas sur leurs gardes. Ils se contredisent donc perpetuellement eux-mêmes, & ressemblent à ceux qui nient la Liberté, & qui se sont mis dans la tête, que tout est méchanisme, au dedans, au dehors, dans les corps, & dans les esprits. Car, on voit ceux-ci, qui dans l'occasion déliberent, pesent les raisons de part & d'autre; &, suivant l'importance des matieres, ils aiment mieux suspendre leur jugement, que de se déterminer à la legere. Ils se savent bon gré de leur prudence; ils font cas de ceux quien usent bien avec eux; ils fe croient obligés à la reconnoissance; ils haissent les ingrats; ils se plaignent de l'injustice, de la fierté, de l'impolitesse, de certaines gens; ils condamnent ceux dont ils eroient avoir sujet de se plaindre, & se plaisent à les rendre odieux. Quelle Comedie, si tout est machine, & se fait par une Nécessité inévitable! De même, quand on maltraite un Pyrrho-

Connoissances Humaines, Chap. I. 7 thonien, a-t-il raison de se plaindre, s'il it, m n'y a rien d'injuste, & s'il ne sait pas mêimase le me avec certitude qu'on lui ait donné des coups de bâton? Mais, il n'y a guéres de venir Pyrrhonien, qui demeure Pyrrhonien en mens qu'on ces occasions. Ils contredisent alors les qu'an principes de la Secte; mais, ils y sont tout nt du accoûrumés: presque toutes leurs paroles

> Ils se moquent, par exemple, de la sote Crédulité du Peuple: mais, ils ne doivent railler personne; puisque, selon eux, il n'y

& leurs actions sont autant de contradic-

tions avec les sentimens qu'ils affectent.

a rien de ridicule.

Mais, la verité est, comme nous avons dit, que cette profession n'est qu'apparente, & qu'un jeu d'esprit. C'est pourquoi, le meilleur moien de convaincre ces Philosophes étoit de les rappeller à leur conscience & à leur bonne foi, & de leur demander, après tous ces discours, où ils s'efforcoient de montrer qu'on ne pouvoit pas distinguer le sommeil de la veille, ni la folie du bon-sens, s'ils n'étoient pas persuadés, malgré tous leurs taisonnemens, qu'ils ne dormoient pas, & qu'ils avoient l'esprit sain? S'ils avoient voulu répondre fincérement, ils auroient sans doute démenti toutes leurs vaines subtilités, en avouant qu'ils ne pouvoient pas ne point croire toutes ces choses, quand ils l'eussent voulu.

QUE s'il se trouvoit quelqu'un, qui pût entrer en doute s'il ne dort point, ou s'il n'est point fou; ou qui pût meme croire, que

oient it les , de gens; avoir rent elt vita-Pyrrho-

ntion

gens

ntent

avec fieurs

leurs

etuel-

ceux

dans dans,

prits.

afion

d'au-

es, ils

, que t bon

ceux

no

VO

for

per

ne

rap

cei

tro

ma

no

ou

po

pa:

qu

fer

qu

n'a

tai

CO

eft

fai

l'a

de

pla

po

let

les

les

di

co

de

fer

N

l'existence de toutes les choses extérieures est incertaine, qu'il est douteux s'il y a un soleil, une lune, un terre, des hommes, &c: personne du moins, ne peut douter s'il pense; car, soit qu'il veille ou qu'il dorme, soit qu'il extravague ou non, il est certain; du moins qu'il pense, & par consequent qu'il existe, & qu'il vit : n'étant pas possible de separer l'éxistence & la vie de la pensée, & de croire que ce qui pense n'est pas, & ne vit pas. Et, de cette connoissance claire & certaine, il en peut former une Regle, pour aprouver comme vraies toutes les pensées qu'il trouvera aussi claires que celle-là lui paroit.

IL est impossible même de douter de ses perceptions, en les separant de leurs objects. Qu'il y ait, ou qu'il n'y ait pas, un soleil, une terre, une lune, &c. il est certain du moins, que je m'imagine voir tout cela. Qu'il y ait, ou non, d'autres hommes, il est certain que je crois en voir, qu'il me semble qu'ils marchent, qu'ils se partent les uns aux autres, &c. Ainfi, en se renfermant dans son esprit seul, on y trouve une infinité de connoissances certaines, dont on

ne peut douter.

CETTE consideration peut servir à décider une question que l'on fait sur ce sujet, & qui confiste à savoir si les choses que l'on ne connoit que par l'esprit sont plus ou moins certaines que celles que l'on connoit par les sens; car, il est clair, rar ce qu'on vient de dire, que nous sommes bien plus, afiures des perceptions de nêtre

eures

a un

mes,

outer

qu'il

il eft

onse-

t pas ie de

pense

cont for-

mme a auffi

de ses

jects.

l, une

noins,

y ait,

ertain

mble

s uns

mant

infi-

it on

à dé-

e fu-

hoses

font

que

clair, fom-

ns de

nêtre

notre esprit, & de nos idées, que nous ne voions que par réfléxion, que nous ne le sommes de tous les objets des Sens. L'on peut dire même, que, quoique nos Sens ne nous trompent pas toujours dans les raports qu'ils nous font, néanmoins la certitude, que nous avons qu'ils ne nous trompent pas, ne vient pas des Sens mêmes, mais d'une réflexion de l'esprit, par laquelle nous discernons quand nous devons croire,

ou ne pas croire, le raport des Sens.

DE plus, cette connoissance, que nous pouvons acquerir par les Sens, ne s'étend pas bien loin. Il y a une infinité de choses, qui leur échapent, & ils ne nous fourniffent presque aucune lumiere pour expliquer les phénomenes de la Nature. Auffi n'avons-nous guéres de connoissances certaines à cet égard. Qui fait, par exemple, comment le soleil nous éclaire, ni quelle est la véritable nature de la 'lumiere? Qui fait comment se forment les météores dans l'air, les pierres & les métaux dans le fein de la terre? Qui connoit comment les plantes se nourrissent du suc de la terre, pour former leurs fueilles, leurs fleurs, & leurs fruits? Qui peut décrire comment les animaux sont engendrés & formés dans les entrailles de leurs meres? Qui peut dire quelles figures doivent avoir ces petits. corps, qui font que nous avons un goût de douceur ou d'amertume, ou que nous sentons une odeur agréable ou importune? Nous ignorons si l'étendue est quelque As

chose, si elle fait l'essence des corps ou

non, s'il y a du vuide, &c.

VOILA' un vaste champ pour le doute & la retenue en matière de jugement. Comment donc la Raison se conduit-elle dans ces détroits? Comme un homme prudent dans ses voiages: tantôt il sait qu'il suit le bon chemin, tantôt il en doute, & tantôt il connoit qu'il s'est égaré. Il en est de même de la Raison. Il y a des choses, qu'elle connoit si clairement, qu'elle est persuadée qu'elle ne se trompe point à cet égard: il y en d'autres, qui la retiennent entre le oui & le non, d'autres qu'elle sait très bien qu'elle ignore, & d'autres enfin dont elle reconnoit clairement la la fausseté.

I L y a donc de la certitude & de l'incertitude dans les connoissances de l'esprit & des sens; & ce seroit une faute égale de vouloir faire passer toutes choses, ou pour certaines, ou pour incertaines. La Raison nous oblige au contraire d'en reconnoître de trois genres. Il y en a, qu'on connoît certainement: il y en a d'autres, qu'on ne connoît pas clairement, mais qu'on peut espérer de connoître, moiennant l'étude & l'application: il y en a enfin , qu'il ne nous paroît guéres possible, ou même qu'il nous paroît impossible, de connoître avec certitude, soit parce que nous n'avons pas de principes qui nous y conduisent, soit parce qu'elles ont trop de disproportion avec nôtre esprit. Le premier genre comprend tout ce qu'on connoît par démonstration ou par l'intelli-

gen.

ger

la

ma

tile

tre

tin

arr

11

COI

me

ten

trè

de

qu tail

dar

ne

par ave

no Do

cet

dre

vie

tic

qu

i'o gn

lie

10 M

far

**fer** 

qu

Commoissances Humaines, Chap. I. II

gence. Le second comprend ce qui fait la matière de l'étude des Philosophes: mais, il est facile qu'ils s'y occupent inutilement, s'ils ne savent le distinguer du troisième; c'est-à-dire, s'ils ne savent distinguer les choses où l'esprit humain peut arriver, de celles où il ne peut atteindre. Il est donc très-important de s'appliquer à connoître les bornes de nôtre entendement, & de ne pas lui supposer plus d'é-

tenduë qu'il n'en a.

ps ou

e doute

ement.

uit-elle

ne pru-

it qu'il

ite, à

Il en

a des

ment,

rompe

qui la

d'au-

nent la

incer-

prit &

ale de

Raison ître de

certai-

onnoît

rer de

plicaparoît

as pa-

itude,

ncipes a'elles

esprit.

qu'on ntelli-

gen.

UNE autre Remarque, qu'il est encore très-important de faire ici, c'est que nous devons bien prendre garde de ne pas révoquer en doute ce que nous connoissons certainement sur un sujet, à cause qu'il y a dans ce même sujet des choses que nous ne pouvons comprendre. Il nous arrive, par exemple, très-souvent de connoître avec certitude qu'une chose est, quoique nous ne concevions pas comment elle est. Dois-je en ce cas douter de l'éxistence de cette chose, parce que je ne puis comprendre comment elle a été produite? Ceci deviendra plus sensible par des exemples particuliers. Je sens que je remuë mon bras, quand je veux; mais, de quelle maniere opere ce mouvement, c'est ce que j'ignore. Voilà un Fait, qui m'est très-familier: le revoquerai-je en doute, parce que je ne comprens pas comment cela se fait? M'imaginerai-je, à cause de cela, que je suis sans volonté & sans action? De même, je sens que j'existe, je ne puis me persuader que j'aie toujours existé: un sentiment iu-

tć.

faire voir.

térieur m'apprend même, que l'être n'est pas en mon pouvoir, que je ne me suis pas donné celui que j'ai, & que je ne saurois le donner à ce qui n'éxiste pas. De-là je conclus avec certitude, qu'il y a quelque cause qui m'a produit; mais, comment m'a-t-elle produit? Je n'en sai rien. Revoquerai-je en doute, à cause, de cela mon éxistence, & celle de cette cause?

It est bon de s'exercer sur de pareils sujets. Il y en a un très-grand nombre de
cette sorte, dont les sondemens sont incontestables, quoi qu'on puisse nous faire
sur toutes ces choses des questions, où
nous nous perdons, & qu'il nous est absolument impossible d'éclaireir. Il est pourtant bon d'y réséchir quelquesois, & de
pousser ces difficultés aussi loin que nous
pouvons, asin de nous former à la modestie,
& de nous accoûtumer à nous dire à nousmêmes, que l'Homme ne peut pas tout
comprendre. Mais, pour cela, il ne doit pas
tout rejetter, comme nous venons de le

Nous avouons, à la vérité, très-volontiers aux Pyrrhoniens, qu'il est bon de ne pas croire légérement, d'éxaminer scrupuleusement, ce qu'on nous dit, & de ne nous rendre qu'à de bonnes preuves. Cela est nécessaire même, & la Raison nous le prescrit. Nous leur accordons encore, que nos connoissances sont très-bornées, & que nous savons très-peu de choses, en comparaison de celles que nous ignorons, ou qui passent même nôtre pôtr poin faille ci-de vérit men fuser

De i

avoil ces ens, l'exp nous ces Foi, de c avoi Hun vine ce o quel & fu dégr preu der.

lami

Commoissances Humaines, Chap. I. 13 nôtre intelligence. Mais, il ne s'ensuit point de-là que tout soit incertain, ni qu'il faille douter de tout. Nous avons prouvé ci-dessus, au contraire, qu'il y a plusieurs vérités ; que nous connoissons très-certainement, & aux-quelles il est impossible de refuser son consentement.

# CHAPITRE SECOND.

De la Foi en général: ce qu'elle a de commun avec la Science & l'Opinion; & en quoi elle en differe.

A PRE'S avoir expliqué ce que nous A entendons par le mot de Raison, & avoir établi la certitude de ses connoissances les plus claires contre les Pyrrhoniens, il nous faut en venir présentement à l'explication du mot de Foi. Après quoi, nous examinerons les raports & les differences qui se trouvent entre ce qu'on appelle Foi, Science, & Opinion. Ce fera la matière de ce Chapitre. Dans les suivans, après avoir distingué deux sortes de Foi, la Foi Humaine, & celle qu'on appelle la Foi Divine, nous traiterons amplement de tout ce qui regarde celle-ci, en recherchant quels sont les Principes qu'elle suppose. & sur lesquels elle doit être appuiée, & quel dégré précis d'évidence doivent avoir les preuves qu'elle emploie pour nous persuader. Toutes ces choses étant enfin suffilamment éclaircies, nous en viendrons à

12

n'eft S pas urois ·là je elque ment

levomon

s fure de it infaire , où

abfoour-& de nous estie, ous.

tout IT Pas e le olon-

e ne upunous a est oref-

que ées, de elles

ême ôtre

la Comparaison que promet le Titre de cet

ouvrage.

La Foi, en général, est une persuasion fondée, non sur l'évidence de l'objet, ni sur des raisons vraisemblables, prises de la nature même de la chose, mais sur un témoignage rendu par une ou plusieurs Personnes, qu'on estime assez éclairées pour ne se pas tromper dans leur jugement, & assez sinceres pour dire ce qu'elles savent, c'est-à dire ce qu'elles ont vû ou entendu.

JE dis premierement, que la Foi est une persuasion; car, il n'y a personne, qui, lorsqu'il dit qu'il croit quelque chose, n'entende par-là, qu'il est persuadé de cette chofe, qu'il la regarde comme véritable, qu'il n'en doute point. Pour mieux comprendre ceci, il faut remarquer, que lors qu'une proposition s'offre à notre esprit, cet esprit fait l'une de ces trois choses. juge que cette proposition est vraie; ou il juge qu'elle est fausse; ou, enfin, il suspend son jugement, n'osant décider si elle est vraie ou fausse. La Persuasion a lieu dans le premier & le second de ces actes; mais, elle n'en a pas dans le troisseme: car, on n'est nullement persuadé des choses dont on doute; mais, on peut l'être de la verité de celles qu'on reçoit, & de la fausseté de celles qu'on rejette. Ainfi, la persuafion est un jugement determiné, par lequel on prononce sur la verité ou la fausseté des propositions, auxquelles on

IL est aifé de recueillir, de la définition qu'on

font & en comi

qu'or

que S L des 1 mêm l'Inte fance miers cipes eux-1 ce n lui-n néce jet & ne pe ne le princ c'est fond Scien

> L'feule qui n'arr déter conti toûje

de re

Connoissances Humaines, Chap. II. 19 qu'on vient de donner, ce que la Foi a de commun avec la Science & l'Opinion, qui font auffi deux autres espèces de Persuafions: & en quoi elle differe de l'une & de l'autre. comme nous le ferons voir, après que nous aurons expliqué en peu de mots que c'est que Science & qu'Opinion.

cet

fion

ni

e la

té-

er-

our

, å

ent,

du.

une

rui,

ofe,

ette

ole,

om-

ors

cet

a il

ou

r fi

n a

ces

fie-

des

tre

e la

la

par

la

on

ion on!

il

La Science est une Persuasion fondée sur des raisons claires & évidentes par ellesmêmes: car, en quoi la Science differe de l'Intelligence, c'est-à dire, de la connoisfance que nous avons de la verité des prémiers Principes, c'est que les premiers Principes sont évidens immediatement & par eux-mêmes, au lieu que l'objet de la Science n'est pas évident immediatement par lui-même, mais seulement par la liaison nécessaire qu'on apperçoit entre cet objet & les premiers principes; de sorte qu'il ne peut être faux, que les premiers principes ne le soient aussi. Or, comme les premiers principes sont d'une évidence incontestable. c'est sur eux, comme sur sa base, qu'est fondée la certitude de ce qu'on apelle Science.

L'Opinion est une ersuasion fondée seulement sur des raisons vraisemblables. qui déterminent pourtant l'esprit; ce qui n'arrive pas dans le doute: mais, qui ne le déterminent pas si absolument .qu'il juge le contraire impossible; de sorte qu'il lui reste toujours quelque crainte de se tromper.

CECI posé, il ne nous sera pas difficile de recueillir de-là ce que la Foi a de commun avec ces autres espèces de Persuafion;

33

& ce qu'elle a de particulier. Elle a deux choses, qui lui sont communes avec la Sciense & l'Opinion. La prémiere, qu'elle exclut le doute proprement dit, & qu'elle prononce déterminément sur la verité ou la fausseté de son objet, quoique non pas toûjours sans quelque crainte de se tromper.

L'AUTRE chose, que la Foi a de commun avec la Science & l'Opinion, c'est qu'elle est la suite & l'effet d'un raisonnement, tantôt plus confus, tantôt plus diftind. Je ne prétens pas dire, qu'on fasse toûjours ce raisonnement d'une maniere expresse & formelle; mais, il est certain du moins, que ce qui se passe alors dans notre esprit équivaut à un Raisonnement en forme, & qu'il peut être exprimé par un Sillogifme. La raison en est bien claire: c'est que toute Propolition, qui n'est pas évidente d'elle même, & qui a besoin d'être prouvée, ne peut être reçue comme veritable, qu'en consequence d'un Raisonnement. Or, les Propofitions, qui sont les objets, soit de la Science proprement dite, soit de la Foi, ou de l'Opinion, ne sont pas évidentes par ellesmêmes, & ont besoin d'être prouvées par des Raisons prises de la nature ou de l'autorité. Ces Propositions donc ne penvent être recues comme veritables, qu'en consequence de quelque R aisonnement.

C'EST ce qu'il est bien facile de remarquer dans les actes particuliers de tout ce qu'on apelle Foi, soit divine, soit humaine. Je suis bien aise, par exemple, de savoir ce qui a été decidé au sujet d'une af-

faire

fair

des

pol

bier

pre

déc

fur

dou

foit

raif

ble du

me .

tron

déci

rita

le

moi

qui

poli

ie d

on Rév

réve

leur

Lor

pou

nife

leur ressi

polit

mos

J

Connoissances Humaines, Chap. II. 17 faire où j'ai quelque intérêt, j'en demande deur des nouvelles à un homme, que je connois cienpour être fincere, & que je sai devoir être e exbien informé là-dessus. Cet homme m'apl'elle prend comment l'affaire en question a été ou la décidée, & je crois que la chose est ainsi toûfur sa parole. Or, pourquoi est-ce que je ne er. doute pas, que ce que cet homme m'a dit ne comsoit véritable? N'est-ce pas en vertu de ce c'est raisonnement, ou de quelque autre semblanneble, qui se forme alors dans mon esprit. difdu moins d'une maniere implicite: Cet homtoûme, a qui je viens de parler, est bien inforexmé, il est sincère, & n'a aucun interêt de me 1 du tromper. Il m'assûre que cette affaire a été otre décidée de telle maniere. Donc, elle a été vérme, ritablement décidée de la sorte. ogifque d'el-, ne con-Pro-

e la

, ou

lles-

par

uto.

ctre

uen-

nar-

t ce

naifa-

af-

faire

JE dis la même chose de la Foi divine. Je voudrois savoir, par exemple, si les morts ressusciteront? Je consulte ma Raison, qui ne peut m'apprendre là-dessus rien de positif. Elle me dit seulement, que, la chose dépendant de la libre Volonté de Dieu, on ne peut savoir ce qui en est que par la Révélation. Je cherche donc si Dieu s'est révélé aux hommes, & en particulier s'il leur a appris que les morts ressusciteront? Lorsqu'après avoir bien examiné ces deux choses, j'en trouve les preuves assez fortes pour en pouvoir conclure que Dieu a manifesté sa Volonté aux hommes, & qu'il leur a enseigné en particulier que les morts ressusciteront un jour, je reçois cette proposition comme veritable; mais, c'est en consequence de ce raisonnement : Tont ce

13

que

que Dieu dit est veritable: il a révélé que les morts ressusciteront: donc, les morts doivent ressusciter un jour. On voit par cet exemple, que chaque acte particulier de Foi théologique est la conclusion, non seulement d'un raisonnement, mais encore de plusieurs autres que ce dernier suppose nécessairement.

It seroit aisé de montrer la même chose par raport aux actes particuliers de la Science & de l'Opinion, que ce qu'on vient de faire voir par raport à ceux de la Foi; mais, outre que cela nous méneroit trop loin, la chose est claire & n'est point contestée: ainsi, nous ne nous y arrêterons point. Il sussit seulement d'avoir remarqué en général, que ces trois especes de Persuasions consistent toutes dans le consentement que notre esprit donne à la conclusion du raisonnement, ou du Syllogisme, qui les fait naître. Disons presentement un mot de la dissérence qui se trouve entre elles.

CE qui distingue ces trois sortes de Perfuasions l'une de l'autre, c'est la qualité des raisons, ou des motifs, qui déterminent l'esprit à sormer son jugement. Dans la Science, c'est l'évidence; dans l'Opinion, c'est la probabilité des raisons; dans la Foi, c'est le témoignage rendu par des personnes qu'on estime éclairées & sinceres.

AINSI, chacune de ces Persuasions a sa propriété spécifique. La Science a l'évidence, l'Opinion a l'incertitude, & la Foi est toûjours accompagnée d'obscurité & quelquesois d'incertitude. D'un côté, la Foi est est effe eft La ce, cho

divi qu'i moi ce phit que espé de c préf lorfo foir par f liaile par 1 Scien persi qu'u rité f

ne l'
P
và la
crois
Fait
quoi
évide
de m
lieu c

Non

essentiellement obscure, & de l'autre elle est susceptible de certitude & d'incertitude. La premiere qualité la distingue de la Science, & la seconde de l'Opinion. Mais, tâchons d'éclaircir cela un peu davantage.

que

doi-

cet Foi

lle-

de

né-

ose

en-

de

ais,

ée:

on-

no-

ne-

tre.

ren-

er-

ilité

nent s la

ion,

la per-

a fa

len•

elt uel-

i est

II né-

La Foi, en général, soit humaine, soit divine, est essentiellement obscure. Ce qu'il ne faut pas entendre par raport au témoignage sur lequel la Foi est fondée; car, ce témoignage doit être évident, si-non philiquement, du moins moralement, pour que notre Foi soit certaine, ainsi que nous espérons de le montrer clairement dans la suite de cet Ouvrage. L'obscurité, dont je parle présentement, vient uniquement de ce que lorsqu'on croit une chose, soit de Foi divine, soir de Foi humaine, on n'aperçoit point par foi-même, & par ses propres lumiéres, la liaison qu'il y a entre les termes qu'on unit par l'affirmation, comme il arrive dans la Science: mais, sans l'apercevoir, on se la persuade, parce qu'on se met dans l'esprit qu'un autre la voit. Ce qui peut bien à la vérité suffire pour convaincre l'esprit; mais, cela ne l'éclaire point, comme fait la Science.

PAR éxemple, un homme me dit: J'ai vû le Roi partir pour aller à la Chasse. Je le crois sur sa parole, je ne doute point du Fait, mais je ne le vois point. Et ce Fait, quoique certain pour moi, ne m'est pas évident, comme il le seroit, si je l'avois vû de mes propres yeux. La même chose a lieu dans la Foi divine. Je crois la Résurrection. Est-ce que ce mistere m'est évident? Non, sans doute. Pourquoi donc le crois-

je? C'est parce que je suis persuadé que, Dieu, à qui il est évident, l'a révélé. La Foi que j'en ai est certaine, mais elle est obscure.

Je ne m'arrêterai pas davantage à cette premiére propriété de la Foi, qui me paroit suffisamment éclaircie. Ainsi, je passe a la seconde, qui consiste, comme nous avons dit, en ce qu'elle est susceptible de certitude & d'incertitude. Son incertitude peut venir de trois sources. La prémiere, lorsque l'on est pas bien assuré de la sincerité de celui qui atteste ce qui est en question; car alors on a lieu de craindre d'être trompé. La seconde, lorsqu'on n'a pas haute opinion de ses lumiéres; car alors, quelque persuadé que l'on soit de sa probité, on craint qu'il ne se trompe lui-même. La troisieme, lorsqu'étant bien persuadé de sa sincerité & de ses lumieres, nous ne sommes pas bien certains qu'il sit rendu le témoignage qu'on lui atrribuë, soit que nous craignions que ce ne soit pas lui-même qui ait parlé, & qu'il y ait du danger que nous ne prenions quelqu'autre pour lui; soit qu'il ait parlé obscurément, & que ce qu'il a dit puisse recevoir plusieurs sens.

Les deux premiéres raisons de craindre, pour la validité d'un témoignage, ne peuvent avoir lieu qu'à l'égard des hommes; mais la troisseme a quelquesois lieu à l'égard de Dieu-même. On peut n'être pas sût que ce soit lui qui ait parlé: ou, du moins si l'on n'a point de doute à l'égard de la Révélation en elle-même, on peut en avoir

für

fu

ex

qu fo

ſe

qu

fer

féi

co.

feu

fe !

tud

cer

cei

ne,

ple

te a

vûc

1e 1

été

ble

d'in

ble

lie,

me

dan

d'A

prei

la I

Ecr

font

mel

C

La eft

ette roit a feons ituceut orferité

ion;

omaute uelité, La e sa ome ténous

qui nous qu'il a dit

dre, peunes; gard fûr oins Ré-

voit fur fur le sens qu'il faut donner aux paroles qui expriment les vérités revelées, soit parce qu'il y a de l'obscurité dans les expressions, soit à cause de la contrariété apparente qui se trouve entre disserens passages, de sorte qu'on est embarassé d'en pénétrer le vraisens, & qu'on ne sait lequel on doit préférer à l'autre. La Foi peut donc être accompagnée d'incertitude: & c'est ce qui la distingue de la Science, qui exclut, non seulement le doute, mais aussi la crainte de se tromper.

Mais, si la Foi est susceptible d'incertitude, elle peut aussi être accompagnée de
certitude, & d'une certitude très-grande;
ce qu'il faut entendre de la Foi, tant humaine, que divine. Je n'ai jamais vû, par exemple, la Ville de Rome: cepesidant, je doute aussi peu de son existence, que si je l'avois
vûë de mes propres yeux; parce qu'en esset
je vois tous les jours tant de gens qui y ont
été, & qui me l'assûrent. Il est si peu possible qu'ils s'y soient trompés, ils ont si peu
d'intérêt à me tromper, & il est si peu croiable qu'ils le sassent, qu'il y auroit de la solie, non seulement à en douter, mais même à n'en être pas sortement persuadé.

C'EST encore ce qu'on peut remarquer dans la Foi divine à l'égard de beaucoup d'Articles. Nous avons un bon nombre de preuves très-fortes & très-convaincantes de la Divinité de l'Ecriture. Il y a dans cette Ecriture un grand nombre de Vérités qui y sont exprimées clairement, nettement, & formellement, de l'aveu de tout le Monde. On

ſ

n

il

te

vi

no

ra

on

po

dir

tio

fai

po

vé

tar

vć

Fo

me

s'c

qu

ne peût donc point douter, du moins raifonnablement, que Dieu n'ait révélé ces Vérités. Or, quand on est assûré que Dieu a révélé quelque-chose, qui pourroit révoquer en doute la Vérité de ce qu'il nous dit? Il est donc certain, qu'il se trouve souvent une très-grande certitude dans la Foi, soit humaine, soit divine. C'est ce qui la distingue de l'Opinion, qui, comme nous l'avons dit, est essentiellement incertaine.

### CHAPITRE III.

Où l'on distingue deux Sortes de Foi, la divine, E l'humaine. Ce que c'est que la Foi divine. Principes ou Fondemens qu'elle suppose.

OMME il y a deux sortes de témoins qui peuvent nous attester ce que nous croions, favoir Dieu & les Hommes, on diftingue aussi deux sortes de Foi par raport à ces deux differens Témoignages, l'humaine, & la divine. La Foi humaine est celle qui est uniquement appuyée sur l'autorité des Hommes: & la divine est celle qui se fonde sur le témoignage de Dieu, c'est-à-dire, que la raison qui nous porte alors à croire une certaine chose est la persuasion où nous sommes que Dieu l'a révélée; quoique cette Révélation, auffi bien que les preuves qui nous en persuadent la divinité, ne soient parvenues jusqu'à nous que par le canal de la Tradition, Ce qui en diminue fans

a dila

nous nous difort à aine,

des fondire, roire

nous

, ne ar le inuë

fans

sans doute la certitude par raport à nous; car, il n'y a personne qui ne voie que nous serions plus assurés que Dieu a révélé telle ou telle Vérité, si la Révélation nous avoit été immediatement adressée à nous-mêmes; que non pas en l'apprenant ainsi par le témoignage des autres Hommes. Dans le premier cas, notre certitude seroit phisique & experimentale; & dans le second, elle n'est qu'historique & morale. Encore fautil examiner bien des choses, & peser bien des circonstances, avant que d'arriver à cet te espece de certitude, comme on le verra dans la suite.

Voil'A donc ce qu'on appelle Foi divine: c'est le consentement que nous donnons à une Doctrine, que nous embrassons comme révélée de Dieu, sur la foi des miracles, que l'histoire nous apprend avoir été opérés par ceux qui ont publié les premiers cette Doctrine: d'où nous concluons, qu'ils ont été extraordinairement suscités de Dieu pour l'annoncer aux autres Hommes.

CHACUN sent assez, que l'épithete de divine, que l'on donne à la Foi en question, ne lui convient que fort, imparfaitement; car, enfin, quoique l'on sup pose qu'un Homme adhere à une Doctrine véritablement révélée de Dieu, c'est pourtant toûjours l'homme qui croit. La Révélation est divine, je le veux; mais, la Foi, c'est autre chose, elle est de l'Homme. Je ne crois pourtant pas, qu'il faille s'opiniâtrer à disputer des mots, pourvû que l'on soit d'accord sur la chose signifiée.

B 4 Ainsi

Ainsi, nous nous servirons, dans la suite de cet Ouvrage, indisséremment des mots de Foi divine, de Foi théologique, ou de Foi ecclésiastique, pour divertiner un peu les termes. C'est pourquoi nous avertissons ici, que nous prenons toutes ces expressions au même sens: nous entendons par-là l'acquiescement que l'on donne à une certaine Doctrine, parce qu'on la regarde comme révélée.

l'u nous faut à present parler des principes ou sondemens, que cette Foi suppose & sur lesquels elle doit être appuyée; car, il est alsé de s'apercevoir, que plusieurs choses sont absolument requises, pourque l'on puisse avec prudence recevoir de cette maniere une Doctrine comme révélée de Dieu.

IL faut, par exemple, I. que Dieu ait parlé, c'est-à-dire, qu'il ait véritablement sait connoitre sa volonté aux hommes, soit immediatement par lui-même, soit par le ministere des
Anges, ou par quelque autre moien: car, si
Dieu ne s'étoit jamais manifesté aux hommes par la Révélation, comme le prétendent les Déistes, il n'y auroit de Foi divine
qu'en imagination; & tous ceux, qui penseroient croire quelque chose sur l'autorité de
Dieu, se tromperoient étrangement.

II. It faut que cette parole de Dieu nous soit adressée, & vienne à notre connoissance; car, quand même Dieu auroit parlé, si nous l'ignorions absolument, il seroit impossible que nous crussions. Or. comme la Foi vient de l'Oute, ainst que dit St. Paul, & que Dieu se sert du ministere des autres hommes pour nous instruire de sa parole,

11

il

lée

pai

pas

dir

no

Re

St.

cro

du

cas

po

rie

me

app

eft

pai

do

qu

de

CO

do

Pr

m

ch

no V

bie

tie

qu

br:

pai

Connoissances Humaines, Chap. III. 25 il faut nécessairement que les Vérités révélées nous soient proposées exterieurement par les hommes: la Sagesse divine n'aiant pas jugé à propos d'établir d'autre voie ordinaire que celle-là, pour nous donner connoissance des Dogmes qui apartiennent à la Religion révélée. C'est ce qui fait dire à St. Paul dans le même endroit : Comment croiront-ils en celui dont ils n'out point entendu parler? Il en est tout de même en ce cas pour ceux à qui la Parole de. Dieu n'a point été annoncée, que si Dieu n'avoit rien révélé aux hommes, selon la Maxime des surisconsultes, qui dit: Rerum non apparentium, & earum que non sunt, eadem est ratio. C'est-à-dire: Les choses qui ne paroissent point, ou qui ne sont point connues, doivent être mises au même rang que celles qui ne sont point.

e de

de

Foi

les

ici,

s au

nief-

etri-

lée.

nci-

se &

r, il

ofes

ouif-

niere

arlé,

con-

edia-

des

ar, fi

om-

ten-

vine

enfe-

é de

nous

ffan-

rlé,

eroit

nela

l. &

utres

ole,

III. IL faut que nous comprenions le sens de ce que Dieu nous dit : car, si sa Parole est conçue dans une langue que nous n'entendons pas; ou, encore bien que entendions la langue, si les termes, qui composent la Proposition révélée, nous paroissent tellement obscurs & ambigus, que nous ne sachions pas quel sens il y faut attacher en cette occasion; il est impossible alors, que nous croyions, du moins explicitement, la Vérité qu'ils renferment. Nous pouvons bien croire en général, que ces paroles contiennent quelque vérité; mais, ne sachant quelle elle est, nous ne pouvons pas l'embraffer en particulier. Mais, quand les paroles de la Révélation ne nous paroî-

B 5

troient

troient pas fort obscures, ni difficiles'à entendre, nous ne devons pourtant rien négliger pour nous affûrer, autant qu'il est possible, que nous en pénétrons le vrai sens; car, si nous nous trompons à cet égard, & si nous attribuons à ces paroles un sens qu'elles n'ont pas, il est tout visible que nous ne croions pas ce que Dieu a révélé, mais que nous prenons mal-à-propos les Imaginations de nôtre propre cerveau pour des Vérités divines.

IV. IL faut que nous aïons des preuves suffisantes, que cette Doctrine, qui nous est proposée comme revelée de Dieu, vient effectivement de lui : car, si nous doutions de son origine, si nous craignions qu'elle ne vînt d'ailleurs que de Dieu, par exemple des Hommes ou du Démon, nous ne croirions point à ce qu'on nous diroit, quelque nette & quelque distincte que fût l'idée que nous aurions de

la Doctrine qui nous seroit proposée.

V. IL faut que la Doctrine, que l'on prétend nous faire embrasser comme aiant été révélée de Dieu, ne renferme rien qui foit indigne de l'Etre suprême, ni qui combate ses Attributs; car, si cette Doctrine étoit contraire aux principes les plus certains de la Lumiere naturelle, & si elle renversoit les idées que nous avons naturellement de la sagesse, de la justice, & de la bonté de Dieu, les miracles les plus éclatans ne prouveroient pas en ce cas, qu'une telle Doctrine est émanée de Dieu. Au contraire, l'évidente fausseté d'une telle Doctrine seroit une marque infaillible, que les miracles, qu'on

qu' les Imp à la lem perf que dou que pab ton con dift cho log de o lé é 021

V

ver

vér

que

fait

fi 1

por

on

rev

cel

avo

Ch

Sci

ver

COL

arr

qu'on allegue en sa faveur, n'ont été que les effets de la fourberie de quelque habile Imposteur; ou qu'ils doivent être attribués à la malice de quelque puissant Génie, également ennemi de Dieu & des Hommes.

à en-

négli-

Rible,

car,

nous

elles

s ne

mais

nagi-

r des

uves

is elt

ffec-

fon

d'ail-

imes

à ce

lque

s de

pré-

été

foit

bate

étoit

s de

rsoit

t de

de

ou.

Ari-

l'é-

roit

es,

on.

VI. It est necessaire, enfin, que nous soïons persuadés, qu'il est absolument impossible, que ce que Dieu dit soit saux; car, si nous doutions de cela, & si nous soupçonnions que Dieu peut se tromper, ou qu'il est capable de nous tromper, il est évident, que son temoignage ne suffiroit pas pour nous convaincre de la Vérité de ce qu'il nous dit.

Mais, on concevra peut-être cela plus distinctement, si nous proposons chose d'une autre maniere. La Foi théologique, ou divine, est la suite & l'effet de ce Syllogisme. Tout ce que Dieu a révélé est véritable: Or, Dieu a révélé tel Fait on tel Dogme: Donc, ce Fait on ce Dogme est veritable. On ne fait point toûjours, à la vérité, ce raisonnement en la même forme que nous le venons d'exprimer; mais, on fait du moins l'équivalant : de sorte que si l'on veut rendre compte des motifs qui portent à croire une chose de Foi divine, on le fera par quelque raisonnement qui reviendra nécessairement pour le fonds à celui que nous venons d'indiquer. Nous avons même déjà prouvé ci-dessus dans le Chapitre II, que la Foi, de même que la Science & l'Opinion, ne se forme qu'en vertu d'un raisonnement dont elle est la conclusion. Ainsi, il est inutile de nous y arrêter ici davantage. Mais, ce qu'il est trèsimportant de remarquer, c'est que, comme dans tout raisonnement régulier la vérité de la conclusion dépend de celle des Propositions dont on la tire, & qu'on apelle prémisses en termes de l'art; de même, toute la certitude de notre Foi dépend de la vérité de ces deux Propositions dont elle est la suite; l'une, que tout ce que Dieu a révélé est veritable; & l'autre, que Dieu a révélé telle ou telle chose. Il s'agit donc d'examiner pourquoi nous nous persuadons la vérité de ces deux Propositions: & c'est cet Examen, qu'on apelle l'Analyse de la Foi.

La prémiere de ces deux Questions ne renferme aucune difficulté; car, il est aisé de prouver évidemment la vérité de cette Proposition: Tout ce que Dieu a révélé est véritable. En effet, on ne peut prouver plus évidemment la vérité d'une Proposition, qu'en faisant voir, que l'idée de l'attribut est renfermée dans celle du sujet : or, c'est ce qui a lieu à l'égard de la Proposition dont il s'agit; puisque l'on démontre clairement, que la vérité immuable est renfermée dans l'idée de l'Etre tout-parfait Tout le monde convient, que l'Etre très - parfait ne sauroit, ni tromper, ni être trompé. Je n'en excepte pas même les Athées, qui, bien qu'ils nient l'Existence de Dieu, ne laissent pas d'avouer, que, s'il existoit, il ne diroit jamais rien que de véritable.

& par consequent certaine; car enfin, tous ceux qui ne sont pas Pyrrhoniens conviennent, que l'Evidence est non seulement le

1é-

leui & u que est

lég

eer

me

s'ag d'au Cor

len pas de fe Die

lé

noi cer Die rév Pro n'e

pel cip fe, life qu

tel à o no

cro

Connoissances Humaines, Chap. III. 29

légitime, mais l'unique, fondement de la certitude. En effet, sur quel autre fondement nous persuadons-nous les choses qui nous paroissent les moins douteuses, que sur leur Evidence? Pourquoi croions-nous qu'un & un sont deux, que le tout est plus grand que sa partie, &c; si-non parce que tout cela est évident? Ainsi, la Proposition dont il s'agit étant évidente, il ne faut pas chercher

d'autre raison de n'en pas douter.

omme vérité

ropo-

e pré-

toute

a vé-

est la

a re-

ieu a

donc

adons

c'est

a Foi.

is ne

ailé

cette

At vé-

plus

qu'en

ren-

st ce

dont

ent,

dans

non-

fau-

n'en

bien

ffent.

liroit

nte,

tous

ien-

it le

1é-

M A 15, il n'en est pas de même de la seconde Proposition, sçavoir, que Dien a révele tel ou tel Dogme. Cette Proposition n'est nullement évidente, ou du moins elle ne l'est pas à la maniere de l'autre, dont on vient de parler; car, à ne considerer la chose qu'en elle-même, il est très-possible, que Dieu n'ait rien révélé, ou que, s'il a révélé quelque-chose, ce ne soit pas ce que nous croions. Avant donc que d'acquiescer à une Proposition comme révélée de Dieu, il faut éxaminer s'il l'a veritablement révélée: car, il faut remarquer, que cette Proposition, Dien a révélé tel ou tel Dogme, n'est pas proprement l'objet de ce qu'on apelle la Foi divine; mais qu'elle est un principe & un fondement que cette Foi suppose, comme il paroit clairement par l'Analife que l'on fait de ladite Foi. Car, lorsqu'on nous demande, pourquoi croïezv-ous tel ou tel Article? Nous répondons, que c'est à cause que Dieu l'a révélé. Mais, fi l'on, nous demande derechef, pourquoi nous croions que Dieu l'a révélé? Nous faisons alors une autre réponse, & nous disons que c'est

c'est à cause des miracles qui ont été faits pour confirmer que cette Doctrine venoit de Dieu; & que nous croions ces miracles à cause du nombre & de la qualité des témoins qui en ont certifié la vérité. On voit par cette Analise, que la croiance des Articles particuliers suppose nécessairement qu'on a d'ailleurs une certitude raisonnable qu'ils ont été révélés de Dieu. Ainfi, cette Proposition, Dieu a révélé tel ou tel Dogme, étant un principe que la Foi divine ou théologique suppose, elle peut avoir quelque évidence en elle-même, ou du moins être évidemment prouvée d'ailleurs; car, rien n'empêche, que les principes & les fondemens de la Foi n'ayent quelque Evidence, comme nous allons le faire voir par deux Exemples, l'un pris de la Foi humaine, & l'autre pris de la prémiere des deux Propositions sur lesquelles nous avons dit que tout acte de Foi divine est fondé.

Dans la Foi humaine, il est souvent évident, & même d'une évidence phisique, que le témoin, sur la parole duquel nous croïons, nous atteste ce que nous croïons. Par exemple, un de mes Amis me dit qu'il a vû le Roi qui alloit à la Chasse, il m'est évident qu'il m'assûre cette chose, & même d'une évidence phisique, puisque mes

propres Sens me l'attestent.

L'AUTRE Exemple, qui met cette vérité hors de doute, est celui du premier principe de la Foi théologique, savoir cette Vérité capitale: Tout ce que Dieu dit est véritable. Cette Vérité est évidente, com-

me n done men ne i aient ne i mais Car faut bile

> gina fout choi qu'o loin men mét Cré s'im

chol

Que

fans

une que tive

Connoissances Humaines, Chap. III. 31 me nous l'avons remarqué ci-dessus. Rien donc n'empêche que les principes & fondemens de la Foi, soit humaine, soit divine, ne soient évidens. Il faut même qu'ils aient quelque Evidence; sans quoi, la Foi ne seroit pas une Persuasion raisonnable, mais une téméraire & aveugle Crédulité. Car, comme pour marcher fermement, il faut marcher sur quelque-chose d'immobile, de même afin que notre Foi soit solide, il faut qu'elle s'appuie sur quelquechose d'évident.

CELA fait voir combien est vaine l'Imagination de ceux qui craignent, que, si on soutient que la Foi se résoud en quelquechose d'évident, on ne ruine sa nature, & qu'on ne la métamorphose en Science. Bien loin de-là: si on ne lui donne pour fondement une Evidence de témoignage, on la métamorphose en une sote & téméraire Crédulité; & c'est ce que font ceux qui s'imaginent qu'il faut croire à l'aveugle &

sans savoir pourquoi.

faits

enoit

acles

s té-

On

e des

ment

nable

, cet-

Doivine

avoir

1 du

urs;

x les Evi-

r par

aine. Pro-

que

vent

que, nous ons.

qu'il n'est

mê-

mes:

vé-nier

ette

t eft om-

me

#### CHAPITRE IV.

Quel est le Dégré précis d'Evidence, que doivent avoir les Preuves de la Révélation?

NOUS avons fait voir dans le Chapitre précédent, qu'afin de pouvoir croire une chose comme révélée de Dieu, il faut que nous soions certains que Dieu l'a effectivement révélée; & que les preuves, sur lef-

lesquelles nôtre Persuasion est sondée, doivent être évidentes à leur maniere. Nous allons rechercher présentement, quel est le Dégré précis d'Evidence que doivent avoir les motits qui nous portent à croire, & quelle est la Certitude qu'ils doivent être capables de faire naître. Après quoi, nous nous appliquerons à découvrir si la Religion Chrétienne a des Preuves de ce caractère; &, ensin, nous indiquerons la source où l'on peut sûrement puiser les dogmes qu'elle enseigne, & la manière dont on peut & doit s'en instruire dans ladite source.

Pour en venir présentement à la prémiere de ces trois Questions, il faut se souvenir de ce que nous avons dit dans le Chapitre I., qu'il y a trois Sortes d'Evidence & de Certitude, savoir, la certitude métaphisique, la certitude physique, & la certitude morale, qui sont fondées sur trois divers ordres d'impossibilités qui leur répondent, c'est-à-dire, une impossibilité métaphisique, une impossibilité morale.

L'IMPOSSIBILITE' métaphisique est la plus forte de toutes. C'est celle qui convient aux choses qui ne peuvent être autrement sans contradiction. C'est ainsi qu'il est impossible, que deux & deux ne soient point égaux à quatre, que le tout ne soit pas plus grand que sa partie, qu'une chose soit & ne soit pas en même tens, &c.

L'IMPOSSIBILITE physique n'implique point à la vérité de contradiction;

mais,

m

u

in

533

m

CO

au

na

10

un

qu

m

fû

ce

1'6

l'a

en

10

tro

ce

de

po

C'e

CI

qu

pri

de

en

ne

po

pa

de

tié

no

Connoissances Humaines, Chap. IV. 33 mais elle ne peut être surmontée que par un Agent surnaturel. C'est ainsi qu'il est

impossible de ressusciter un mort.

Nous

eft le

avoir

re, &

it être

, nous

Reli-

carac-

fource

ogmes

nt on

ladite

a pré-

e fou-

ans le

d'Evi-

rtitude

la cet-

divers

ndent,

lique,

npoffi-

e est la

nvient

ement

point

is plus

t & ne

impli-

etion;

L'IMPOSSIBILITE morale est encore moins invincible que la précédente. Elle convient aux choses qui ne peuvent être autrement selon le train commun & ordinaire des choses humaines. C'est ainsi que je juge impossible qu'il n'y ait pas en Italie une Ville, qu'on apelle Rome; parce qu'il ne me paroît point possible, humainement parlant, que tous ceux qui me l'affûrent, soient convenus de me tromper sur ce sujet: de sorte que je doute aush peu de l'éxistence de la Ville de Rome, que si je l'avois vue de mes propres yeux. Voilà en peu de mots ce que c'est que ces trois ordres d'impossibilités, qui fondent les trois diverses espèces d'évidence & de certitude, dont nous avons parlé cidesfus.

CELA posé, je dis I. qu'il ne suffit point que les preuves, qui justifient que c'est Dieu qui a révélé ce que nous croïons, soient probables; mais qu'il faut qu'elles soient évidentes, du moins étant prises toutes ensemble, & accompagnées de tout ce qui peut les fortisser. La raison en est qu'il est extrêmement important de ne se pas tromper ici, & de ne pas prendre pour une Révélation divine ce qui ne l'est pas en esset. D'où il s'ensuit que nous ne devons pas croire légérement en cette matière, & qu'il saut que les preuves qu'on nous allegue pour nous persuader que Dieu

a révélé telle ou telle Doctrine, ne nous laissent aucune crainte légitime de nous tromper là-dessus. Or des preuves, qui ne seroient que probables, ne nous ôteroient pas cette juste crainte que nous aurions de nous tromper: il est donc visible que ces sortes de preuves ne suffisent pas fur le sujet dont il est question, & par conséquent qu'il en faut d'évidentes. Mais il s'agit maintenant de savoir laquelle de ces trois fortes d'évidence, dont nous avons parlé, est requise, ou du moins suffit pour nous persuader légitimement que Dieu a révélé ce que nous croions. C'est ce qui nous reste à examiner, & sur quoi nous allons faire les Observations suivantes.

IE dis donc II. que l'évidence métaphisique n'est pas nécessaire pour cet esfet; parce qu'il y a beaucoup de choses dont on est légitimement persuadé fans une telle évidence. D'ailleurs, à peine conçoit-on comme possible d'avoir une certitude métaphisique d'un Fait de la nature de celui-ci, qui dépendoit purement de la libre volonté de Dieu, & non de la nature des choses. Pour avoir une certitude métaphifique d'un tel Fait, il faudroit que Dieu nous en donnât une connoissance aussi certaine que celle que nous avons de nôtre propre existence; ce qui ne paroît guéres possible, ni même guéres compatible avec la nature de la Foi.

III. Je dis la même chose de l'évidence phisique que de la précédente, savoir qu'elle n'est pas nécessaire non plus, pour que nous

not

la l

évi

cha

lui

qu'i

hon

des

aujo

mei

nou

paff

fon

doit

niet

Sag

il a

tre

la F

la

phil

afin

de

évic

don

fon

de

VOI

ait

aut

n'ai

t-01

fon

Per

ait

Connoissances Humaines, Chap. IV. 25 nous puissions être solidement persuadés de la Révélation. Car, pour avoir une telle évidence, il faudroit que Dieu revelat à chacun de nous, soit immédiatement par lui même, ou par un Ange de lumiere, du'il a autrefois declaré sa volonté aux hommes par le ministère des Prophètes & des Apôtres; que les Livres, qui portent aujourd'hui leurs noms, sont véritablement d'eux; qu'ils sont parvenus jusqu'à nous sans alteration; & enfin que chaque passage, du moins par raport à ceux qui font obscurs, & dont le sens est controversé, doit être entendu d'une telle ou telle maniere. Or ce n'est pas de la sorte que la Sagesse divine a jugé à propos d'agir, & il a plû à sa Providence de choisir une autre voie pour nous instruire des Vérités de la Religion. On ne peut donc pas dire que la Révélation immédiate, & une évidence phisique de sa Divinité, nous soit nécessaire, afin de pouvoir être solidement persuadés de ce que la Religion nous enseigne. Une évidence morale suffit pleinement pour nous donner une certitude raisonnable & bien fondée. En effet, combien croions - nous de choses que nous ne savons que par cette voie? Qui doute, par exemple, qu'il n'y ait une Ville qui s'apelle Rome, & une autre qui s'apelle la Mecque, quoi qu'il n'ait jamais vu ni l'une ni l'autre? S'aviseton de douter que le Grand-Seigneur n'ait son Siège à Constantinople, & le Sophi de Perse le sien à Hispahan? Doute-t-on qu'il y

ait eu un Alexandre, un Cefar; que l'un ait

vain-

nous nous qui ôtes au-

ifible it pas conais il

vons pour ieu a

qui

nétaeffet; dont telle

métaui-ci,

lonté hofes.

don-

ence;

de la

dence qu'ir que nous vaincu Darius, & l'autre Pompée? Et cependant nous n'avons de tout cela qu'une

évidence & une certitude morale.

L'EVIDENCE morale suffit donc pour nous assure de la Révélation, & pour servir de sondement & de baze à la Foi: mais, d'un autre côté, elle est absolument requise. Car, puisqu'il ne suffit pas que les preuves de la Révélation ait de la vraisemblance, & qu'elles n'ont pas d'ailleurs ni l'évidence métaphisque, ni la phisique, comme on le vient de voir, il faut de toute nécessité qu'elles ayent une évidence morale. D'ailleurs cette sorte d'évidence est celle qui s'accorde le mieux avec la nature de la Foi, comme nous le dirons bientôt.

Mais, avant que de le montrer, il est bon de remarquer, qu'on peut distinguer plusieurs sortes d'évidence morale. Elle naît quelque sois du témoignage de tant de personnes; & il est d'ailleurs si peu croïable que ces personnes se trompent sur le fait qu'elles attestent, ou que sachant la vérité, elles la déguisent volontairement, qu'on peut en être aussi assuré que si on l'avoit vû de ses propres yeux. C'est ainsi que nous savons un grand nombre de Faits passés, par exemple qu'Alexandre désit Darius, que César vainquit Pompée & usurpa

l'Empire:

ELLE vient quelque fois d'un grand nombre d'indications & de conjectures, chacune desquelles prise à part pouvant tromper, il est moralement impossible qu'elles le fassent toutes ensemble. Pat

exem-

ex

un

no

ftil

au

Au

&

tro

val

ou

arr

Au

COL

qu

dat

tion

attr

mê

&

tre

Ma

cet

riet

qui

dan

net

auc

inv

pas

end

évé

qu'

foi

Connoissainces Humaines, Chap. IV. 37

t ce-

une

pour

d'un

Car,

de la

clles

phisint de

'elles

leurs

s'ac-

Foi,

il est

nguer

Elle

nt de

croia-

nt la

nent.

fi on a ainfi

Faits it Da

lurpa

grand

tures,

uvant

offible

Par exemexemple, on ne fait si l'on doit attribuer à un ancien Auteur un ouvrage qui porte sonnom. Un habile Critique remarque que le stile est très-different de celui de l'Auteur auquel il est attribué, & même de celui des Auteurs du fiécle auquel a véçu cet Ancien, & qu'il contient des expressions qu'on ne trouve que dans les Auteurs des siécles suivans. Il observe qu'il est parlé dans cet ouvrage de certains événemens qui ne sont arrivés que long-tems après la mort de cet Auteur. Il remarque qu'il y a des choses contraires aux sentimens que l'Auteur en question a soutenu avec le plus de fermeté dans ses véritables ouvrages. Il fait attention qu'aucun Auteur contemporain n'a attribué cet ouvrage audit Ecrivain, que même on ne l'a cité que long-tems après, & qu'alors on l'a attribué à quelque autre. Il voit encore que les plus anciens Manuscrits ne portent point le nom de cet Auteur, mais d'un autre Ecrivain postérieur.

It n'y aucune de ces indications qui soient infaillibles, si l'on excepte celle qui est prise de la mention, qui est faite dans cet ouvrage, de certains événemens qui ne sont arrivés qu'après la mort de l'Auteur auquel on l'attribuë; car celle-ci prouve invinciblement, ou que cet ouvrage n'est pas de lui, ou du moins qu'on y a ajouté les endroits où il est fait mention de quelques événemens postérieurs à son tems. Quoiqu'il en soit, les autres indications ne sont

C 3 pas

pas infaillibles, étant prises chacune a part; néanmoins comme elles sont toutes assez pressantes, & qu'elles sont en grand nombre, lorsqu'on les considere toutes ensemble elles produisent un degré de certitude qui est considerable. Il en est à peu près de ces conjectures en cette occasion, comme des marques qui font connoître les choses: il est rare qu'elle soient certaines, si on n'en joint ensemble un grand nombre; mais, quoique chacune de ces marques prise à part puisse couvenir à d'autres fujets, on ne peut pas dire la même chose de toutes ensemble. Il en est, dis-je, à peu près de même des conjectures d'une critique judicieuse: chacune de ces conjectures, considerée à part, pourroit être trompeuse; mais on n'a jamais remarqué d'occasions, où étant réunies toutes ensemble elles ayent trompé.

Outre ces deux espèces de certitude morale, dont on vient de parler, on peut en établir une troisième, & c'est celle qui resulte de l'union des deux autres. Quoiqu'il en soit des deux premieres espèces de certitude, on ne peut du moins nier que cette troisième ne sussis pour servir de son dement à la Foi. Je ne dirai pas avec certains Theologiens, qu'elle est plus convaincante que les démonstrations de Geometrie, ni qu'elle l'emporte sur ces dernieres. Je ne suis pas de ce sentiment. Mais je soutiens que cette certitude est très-grande & qu'elle sussit pour opérer une convic-

tios

tio

ma

tro

ral

duc

par

esp

pre

qu'

pre

ma

dig

évi

Fo

me

gén

exc

l'é

tes

te f

& 1

fe é

toû

de i

que

de

fua

que

je 1

de

mê

tém

I

Connoissances Humaines, Chap. IV. 39 tion qui excluë, non seulement tout doute,

mais même la plus legére crainte de se

tromper.

part: affez

nom-

ısem-

titude

a près

com-

re les

ines,

nom-

mar-

autres

chose

ie, a

d'une

con-

être

arqué

nfem-

titude

1 peut le qui

Quoi-

es de

r que

fon.

cer-

vain-

eomeieres.

ais je

rande

nvic-

tios

A jourons à cela que l'évidence morale est très-propre de sa nature à la production de la Foi. Ce qu'on peut montrer par deux raisons. La premiere est que cette espèce d'évidence est capable de faire impression sur toutes sortes d'esprits; au lieu qu'il y en a peu qui soient en état de comprendre les demonstrations métaphisiq es & mathématiques. D'où il paroît qu'il étoit digne de la Sagesse de Dieu de donner une évidence morale aux vérités révélées, la Foi étant un devoir qu'il éxige, non seule. ment des Savans & des Philosophes, mais généralement de tous les hommes sans en excepter les fimples & les ignorans.

UNE autre raison qui prouve encore que l'évidence morale est la plus propre de toutes pour accompagner la Foi, c'est que cette sorte d'évidence étant exterieure au sujet & même fort bornée, elle rend bien la chose évidemment croïable, mais elle lui laisse toujours une certaine obscurité qui s'accorde très-bien avec la nature de la Foi. Quelque convaincu, par exemple, que je fois de l'existence de la Ville de Rome, la persuafion que j'en ai est accompagnée de quelque chose d'obscur, qu'elle n'auroit pas si je la voïois de mes propres yeux. Cela vient de ce que l'objet ne m'est pas évident par luimême, il ne me l'est que par les yeux & le

témoignage d'autrui.

C 4 CON-

Concluons de tout ce qui vient d'é. tre dit dans ce Chapitre, que, pourvû qu'en faisant l'analise de notre Foi, nous n'avancions aucune Propolition qui n'ait au moins cette évidence qu'on nomme morale, nous ne dirons rien dont des personnes raisonnables ne doivent se contenter. Par consequent, lorsqu'on nous demandera d'où nous savons que les Livres du Nouveau Testament sont ceux-là mêmes qui furent composés par les Apôtres & par les autres Ecrivains Sacrés; lors même qu'on nous demandera d'où nous favons que ces Livres n'ont point été altérés par les Copistes, ou autrement, du moins dans les choses elsentielles; ou d'où nous sçavons enfin que la Version de ces Livres que nous avons en notre langue est fidele & conforme à l'Original; nous repondrons solidement à toutes ces questions, en disant que nous n'en avons point de certitude metaphifique ni phisique sur toutes ces choses, mais que nous en avons une certitude morale, & beaucoup plus grande que celle que nous avons de ces mêmes choses à l'égard des Ouvrages de Virgile & de Ciceron. C'est une chose certaine, & qui ne demande pas que nous nous y arrêtions davantage.

CHA-

fuf

un

cho

où

vid

plu

cn

de

Ro

fi,

la

plu

qu

D

aie

vio

Ui leno qu to l'a

## CHAPITRE V.

t d'é-

avannoins

nous

onna-

onfe-

Testa-

Com-

ivres

iftes,

es el-

n que

ns en l'Ori-

n'en

ue ni

, &

nous d des

C'est

de pas

HA-

Qu'il n'est pas nécessaire que les preuves de la Révélation aient le plus haut degré d'évidence morale.

L'EVIDENCE morale, aussi bien que les deux autres espèces d'évidence, est surs sont élevés au-dessurs degrés, dont les uns sont élevés au-dessurs des autres. Les choses les plus proches des tems & des lieux, où nous vivons, sont ordinairement plus évidentes à notre égard que celles qui en sont plus éloignées. Ainsi, il est plus évident à notre égard qu'il y a eu un Henri IV. Roi de France, qu'il ne l'est qu'il y a eu un Roi à Rome appellé Numa Pompilius. Ainsi, quoique je ne doute pas de l'existence de la Ville de la Mecque, je ne laisse pas d'être plus certain de celle de la Ville de Rome.

JE dis donc qu'il n'est pas nécessaire que les preuves, qui justifient que cest Dieu qui a révélé ce que nous croïons, aïent par raport à nous le même dégré d'évidence que celles qui nous persuadent qu'il y a en Italie une Ville qu'on appelle Rome. Une évidence de beaucoup inferieure à celle-là sera toujours évidence, & capable de nous donner de la certitude. Il est certain que Dieu n'a pas donné à la Révélation tout l'éclat de cet ordre, dont il auroit pû l'accompagner. Il n'avoit qu'à changer un peu les circonstances dans les événemens que

que sa Providence a dispensés, pour faire que personne n'en put douter. Je n'en marquerai que deux exemples, où cela fe voit d'une maniere bien sensible, sçavoir la Résurrection de Jesus-Christ, & son Ascen. fion dans le Ciel. Si Dieu avoit voulu que le corps de Jesus Christ demeurat quatre ou cinq heures davantage dans le tombeau; s'il eût ordonné aux Apotres d'aller de sa part sommer Herode, Pilate, Caiphe, & tout le grand Sanhedrin de venir au Sepulchre pour être les témoins & les spectateurs de la Résurrection de leur Maître; si, après qu'ils auroient reconnu leurs sceaux, les Anges, qui aparurent aux Femmes devôtes qui venoient pour embaûmer son corps, se fussent montrés à tous ces impies, & qu'ils eussent enlevé en leur presence la pierre qui fermoit l'entrée du sepulchre; & qu'ensuite ce grand Sauveur fût forti vivant de son tombeau, qu'il se fût fait voir à eux plein de gloire & de majesté, qu'il leur eût montré les playes de ses mains, de ses piés & de son côté, leur permettant de les toucher. Si enfin, voulant monter au Ciel, il fût parti, non de la montagne des Oliviers, mais d'une des places les plus frequentées de Jerusalem, ou même du Parvis du Temple, dans le tems que tout le Peuple y étoit assemblé, qui doute que de tels prodiges n'eussent persuadé ces impies?

DIEU pouvoit sans doute facilement operer tout ce qu'on vient de dire, & y ajoûter cent autres choses qui auroient mis les

Vé-

Véi

mai C'e

cho

tier

le i

un

un

not

aux nat

tur

tur

ten

vid

par

fa :

Par

fûr

il

na!

mo

ain

ég:

Vic qu

fai

po

jet

tet

Connoissances Humaines, Chap. V. 43

r faire

n'en

ela fe

oir la

Afcen-

u que

quatre

beau!

de fa

ne, de

epul-

ateurs

fi , a-

eaux,

s de-

r fen

s im-

pre-

du fe-

ur fût

t fait

esté.

nains,

ettant

onter

onta-

laces

mê-

tems

, qui

rfua-

ope-

yoû-

Vé-

Vérités du salut dans le plus grand jour ? mais il n'a pas jugé à propos de le faire. C'est ce qui paroit non seulement par la chose-même, mais encore par plusieurs déclarations très-expresses que l'Ecriture contient à ce sujet. Témoin le nom de Misteres donné aux Vérités du Salut. Témoin le nom qu'Isaie donne à Dieu, l'apellant un Dien caché, ou, comme porte l'Original, un Dieu qui se cache, comme s'il ajoûtoit de nouveaux voiles & de nouvelles ténébres aux voiles & aux ténébres qui le cachent naturellement, l'infinie élevation de sa nature le rendant incomprehensible à des Créatures aussi foibles que nous, & dont l'entendement est si borné. C'est pourquoi David dit au Pf. XCVII. 2. que Dien habite parmi les mages & l'obscurit ; & au Ps. XVIII. 12. Qu'il a choist les ténébres pour sa retraite. Il semble à la vérité que St. Paul veuille dire le contraire, lorsqu'il assure que Dieu habite dans la lumiere, mais il confirme la même chose en nous aprenant que cette lumiere est inaccessible.

CE Dessein que Dieu a de se cacher du moins en partie, & de ne se découvrir, pour ainsi dire, qu'à moitié, paroit se manisester également par la conduite que tient la Providence, tant dans l'ordre de la Nature, que dans celui de la Grace. C'est ce qui fait dire à plusieurs Protestans qu'on ne peut donner de meilleure raison que celle-là pourquoi les Fideles & les Elus sont assujettis à la mort comme les autres. En effet, l'obligation de mourir qui vient du péché

ché aïant été abolie à leur égard par la Satis. faction de Jesus-Christ selon le Sistème Protestant, il semble qu'ils ne devroient pas être sujets à la mort. Pourquoi donc n'en sont-ils pas exempts? D'ailleurs ne semble-t-il pas que, si cela arrivoit, rienne contribueroit davantage à la gloire & au triomphe de la Religion? Quelle preuve plus éclatante pourroit-on s'imaginer pour en prouver la Divinité? C'est pour cela-mê. me, répondent les Protestans dont nous parlons, que Dieu assujettit les justes à la Loi commune, & qu'ils ne sont pas plus exempts de mourir que les irrégénerés; parce que la vérité de la Religion seroit trop visible, si les gens de bien étoient immortels.

M A 18 on demande, pourquoi Dieu se cache t-il de la sorte, & pourquoi n'at-il pas voulu donner aux Vérités révélées un plus haut dégré d'évidence? Voici la raison qu'en rendent Mr. Arnaud & Mr. Nicole, au Liv. de la Perpet. de la Foi, Part. I. Dien , disent-ils, n'a point voulu que les Véritez de la Foi sussent proposées aux hommes avec tant d'évidence, qu'il n'y restat un grand nombre de nuages, propres à avengler les esprits superbes, à servir de pièges aux esprits impurs, & à bumilier sous ces ténébres salutaires ceux-mêmes qui le cherchent sincerement. Et un peu plus bas ils ajoutent : S'il veut découvrir aux uns ses mysteres par misericorde, il vent les cacher aux autres par justice. Et, comme sa justice ne fait pas moins partie de sa Providence que 14

fa m qui l'ora comi je n s'ac

que

I

don aux voi fage d'ir tile

> tés car roi vei roi co cri

da qu tir fa re m

Fe ef

2]

**fe** 

Connoissances Humaines, Chap. V. 45

fa misericorde, on peut dire que les ténébres qui couvrent les mysteres sont autant dans l'ordre de Dieu que les lumieres qui les découvrent. Cette idée paroit bien dure, & je ne sai s'il y aura beaucoup de gens qui s'accommoderont de ces piéges qu'on veut

que Dieu tende aux hommes.

1

a Satis-

Sistème

vroient

i done

urs ne

rien ne

& an

preuve

r pour

la-mê-

t nous

es à la

s plus

nerés;

**feroit** 

nt im-

ieu fe

oi n'a.

révé-Voi-

and &

a Foi,

s aux

restat

aveu-

pièges

us ces

cher-

as ils

acher

u tice

e que

IL y en a d'autres qui disent que les loix de la sagesse vouloient que Dieu ne donnât pas un plus haut degré d'évidence aux Vérités révélées que celui que nous voions qu'il leur a donné; parce que la sagesse ne permet jamais de rien faire d'inutile. Or rien n'auroit été plus inutile, ajoûtent-ils, que de donner aux Vérités du Salut un plus haut dégré d'évidence ; car, qui est-ce qui en auroit profité? Seroient-ce les Elus? Mais les Elus se sauvent sans cette plus grande évidence. Seroient-ce les Réprouvés? Mais, tout au contraire, ils n'en seroient devenus que plus criminels devant Dieu, & plus miserables dans la vie à venir. D'où ils concluent que, puisque Dieu ne vouloit pas convertir ni régénerer les Réprouvés, il étoit de sa bonté pour ces malheureux, & de l'horreur qu'il a pour le crime, de ne leur pas mettre devant les yeux une lumière qui ne serviroit qu'à les rendre plus inexcusables.

Mais, ceux qui font cette Réponse entendent-ils que les Elus sont apellés à la Foi, convertis & sauvés par une Grace efficace par elle-même & irrésistible? S'ils l'entendent de la sorte, la raison qu'ils alleguent prouve trop, & par consequent

ne

ne prouve rien; car, il s'ensuivroit de-la que Dieu n'auroit pas même dû donner aux Vérités révélées une aussi grande évidence que celle qu'elles ont. En effet, les Elus ne laisseroient pas d'être sauvés sans une telle évidence, par le moien de cette Grace invincible & toute puissante, qui ne peut jamais être frustrée de son effet. Et les Reprouvés, de leur côté, auroient été beaucoup moins coupables, en rejettant des Vérités qui n'auroient pas été appuiées fur des preuves aussi fortes. Il auroit été par consequent de la bonté de Dieu, sui. vant cette hypothèse, de ne leur pas mettre devant les yeux une lumiere si vive & f éclatante; parce qu'elle ne sert qu'à les rendre plus criminels & plus inexcusables.

COMME les deux Reponses qu'on vient de voir, ne me paroissent pas bien solides ni fort satisfaisantes, nous en ajoûterons ici une troisième que je trouve plus vraisemblable. Elle consiste à dire que Diet n'a pas voulu donner aux Vérités de la Religion le plus haut dégré d'évidence morale; parce que son intention n'est pas de se faire connoître aux hommes malgré eux, ni de les forcer, pour ainfi dire, à se soûmettre à la Religion qu'il a daigné de leur prescrire. Il veut que le Culte qu'ils lui rendent soit volontaire, & que leur acquiescement aux Vérités qu'il a revelées, foit un fruit de leur attention, de leur examen. & de leur amour pour le vrai. C'est pourquoi il s'est manifesté aux hommes, non de la maniere qu'il plaît aux

Incr faire

finie

fins s'éto

lem

au

cette

en v

que con

lefu

non

fieu

prot auff

qu'i

mes mal

de

leui

cett

un

Où

il 1

hor

Commoissances Humaines, Chap. V. 27 Incrédules de s'imaginer qu'il auroit du faire, mais de la maniere que sa Sagesse infnie a trouvé la plus convenable pour les fins qu'il se proposoit. Si Jesus-Christ 'étoit montré publiquement dans Jerusalem après sa Résurrection, s'il étoit monté au Ciel en présence de tout le peuple de cette grande Ville, la Foi se seroit changée en vûc. Or, ce n'est pas de la maniere. que la Sagesse divine juge à propos de nous conduire pendant cette vie. Il suffit que lesus-Christ & ses Apôtes aient guéri un nombre infini de malades & ressuscité plufieurs morts. Cela étoit nécessaire pour prouver la Divinité de leur Mission: mais auffi n'en failloit-il pas davantage, parce qu'il ne s'agissoit pas de mettre les hommes dans la nécessité absoluë de croire. malgré qu'ils en eussent; mais, seulement de leur donner des preuves, qui pussent leur persuader suffisamment la Divinité de cette Doctrine, après qu'ils auroient fait un bon usage de leur faculté de raisonner.

it de-la

donner

de évi-

fet , les

és fans

e cette

qui ne

et. Et

ent été

ejettant

puiées

Oit été

u, fui.

mettre

e & fi

l'à les

ables.

n vient

Colides

terons

S Vrai-

e Dieu

la Reidence est pas

nalgré lire, à

daigné

qu'ils ur ac-

elées,

e leur

VIEL.

hom-

t aux

In-

## CHAPITRE VI.

Où l'on examine si la Religion Chrétienne a des preuves suffisantes de sa Divinité.

APRE'S avoir vû quelle doit être l'évidence des preuves de la Révélation, il nous faut présentement rechercher si Dieu a véritablement manifesté sa volonté aux hommes par cette voie extraordinaire. La chose

chose est possible sans contredit, & on per dire même qu'elle n'est pas destituée tout à fait de probabilité, à la confiderer en elle-même. Car, s'il y a un Dieu, c'eft. à-dire, un Etre intelligent & tout parfait qui a créé le Monde & qui le gouverne; (ce que je suppose ici comme une vérit claire & évidente pour quiconque réflé chit sur ce qui se passe en lui même, t sur ce qu'il aperçoit au dehors de soi); fi, dis-je, il y a un tel Etre, comme ilen indubitable qu'il y en a un, on ne peu douter qu'il n'ait pû, s'il l'a voulu, se communiquer aux hommes par la Révélation, & leur faire connoître par cette voie a qu'il leur importoit le plus de savoir. J'a joûte qu'il n'est pas même incroïable qu'il l'ait fait; car seroit-il étonnant que la Divinité s'intéressat au bonheur de l'homme, qui est son ouvrage; que l'aïant placé al milieu d'une infinité d'objets différens, elle prenne soin de l'instruire de l'usage qu'il en doit faire; & que, le laissant si peu de jours sur la terre, elle l'avertisse du sont qui l'attend après cette vie, suivant l'emploi qu'il aura fait de ce tems.

CEPENDANT les Incrédules nient la vraisemblance d'une Révélation: ils disem que l'homme est si peu de chose, sur-tout étant comparé à Dieu, qu'il n'est pas croïable qu'il attire l'attention de cette Majesté infinie, ni qu'elle se soucie de son

Culte.

J'A VOUE sans repugnance que l'homme n'est rien, ou presque rien, devant Dieu, mais

ma s'el s'er day Pui pêc puis ferv ler fa fupp mai Mo que ils bien vati n'ag

1

ii oi les, effet bont fero s'ab

prin

par

cho

fi c' des l'orc

par-A des

mun

Connoissances Humaines, Chap. VI. 49

mais quelque peu qu'il mérite que Dieu s'en soucie, est-il indigne de sa bonté de s'en soucier? Les hommes méritoient-ils davantage d'être créés, d'être conservés? Puis donc que leur bassesse n'a pas empêché sa bonté infinie de les produire, puis qu'elle ne l'empêche pas de les conserver, pourquoi l'empêcheroit-elle de veil-

ler fur leurs actions?

on pen

e tout

erer e

, C'eft.

partait,

averne:

e vérité

e réflé.

me, &

e 101):

ne il est

ne peut

le com-

lation,

ole ce

. J'a-

le qu'il

la Di-

omme,

acé au

is, elle

u'il en

peu de

du fort

t l'em-

ient la

difent

ur-tout

elt pas

te Ma-

de fon

nomme

Dieu,

D'AILLEURS cette Objection tire toute sa force d'une fausse supposition. suppose que Dieu n'agit que par intérêt; mais, si cela étoit, Dieu auroit-il créé le Monde? Auroit-il formé des hommes? Car quel besoin avoit-il d'eux, & que penventils contribuer à son bonheur? Il est donc bien plus digne de sa grandeur, & de l'élevation infinie de sa nature, de penser qu'il n'agit à l'égard des Créatures que par un principe de bonté pour elles, ou du moins par amour pour l'ordre qui est en soi la chose du monde la plus aimable. Cependant, si on pose l'une ou l'autre de ces deux choses, l'objection perd toute sa force. effet, si Dieu agit par un pur mouvement de bonté pour les hommes, plus ces hommes seront abjets, plus la bonté, qui le porte à s'abaisser jusqu'à eux, sera merveilleuse: &, si c'est par amour pour l'ordre, la bassesse des hommes ne l'empêchera pas d'agir; l'ordre étant toûjours grand & admirable par-tout, quelque petit qu'en soit le sujet.

Ajourons de plus, que la prétension des Déistes est contraire aux Notions communes que nous aportons en naissant, ou

D

du moins que la Lumiere naturelle nous dicte, dès que nous sommes capables de faire usage de nôtre Raison. Car chacun (fans en excepter les plus Barbares) chacun, dis-je, entend au fonds de son cœur la voix de la Nature, qui lui dit d'une manière très-intelligible, qu'il faut adorer la Divinité; qu'il faut la servir; que, si on refuse, ou que, si on néglige, de le faire, on doit s'attendre à en être puni. Rien n'est donc plus conforme aux Lumieres de la Raison que ce qu'ils contestent. Ainsi leur senti-

ment n'est point du tout probable.

LE s principes mêmes qu'ils admettent suf. fisent pour les combattre victorieusement, & pour renverser leur opinion; car ils avouent que l'homme est l'ouvrage de la Divinité, ils conviennent que c'est Dieu qui lui s donné la Raison & l'Intelligence. pourquoi nous a-t-il fait un si riche Présent? Eit-ce afin que nous en abufions, & que, si la fantaisse nous en prend, nous nous en servions à l'outrager lui-même & à le blasphemer? C'est ce qu'il est impossible de se persuader, parce que cela est directement contraire à l'idée que nous avons naturellement de la justice & de l'équité. Il y a donc bien plus lieu de se persuader que Dieu ne nous a donné la Raison, qu'afin que nous en fassions un bon usage. quel meilleur usage en peut-on faire, que de l'emploier à reconnoître les bienfaits du Créateur, en l'adorant & en lui rendant les hommages que la Raison nous apprend lui être dûs de nôtre part? Il est donc naturel

rel

ler

Or

ten

tre

dét

que

que

que

lui

un

vivi

de n

de-1

voil

pen

lent digr

être ils

juste

tive pêch

se re

me 1

mair & e

M

Rail

Diet

qu'il

reful

& d font connoissances Humaines, Chap. VI. 51 rel de penser que c'est pour cela principalement qu'il nous a doués d'intelligence. On voit par-là que les principes qu'admettent les Déistes sournissent des armes contre eux, & qu'ils sussissent pleinement pour détruire l'hypothèse que nous combatons.

nous

es de

nacun

cha-

eur la

Divi-

efuse.

n doit

donc

fenti-

it fuf.

nt,&

ouent inité,

lui a Mais,

fent?

que,

us en

recte.

ns naé. Il

er que

u'afin

its du

id lui

naturel

Or que

à le offible

Le vais plus loin presentement, & je dis que, si Dieu nous a donné la Raison, afin que nous en fassions un bon usage, afin que nous méditions ses bienfaits; que nous lui en rendions des actions de graces, en un mot pour que nous nous appliquions à vivre d'une maniere conforme à ce qu'éxige de nous une Nature raisonnable; il s'enfuit de-là que ceux qui s'acquittent de ces devoirs méritent des louanges & des récompenses, & que ceux au contraire qui refusent, ou qui negligent de les remplir, sont dignes de blame, & qu'ils méritent d'en être punis. Or, si ne fervant point Dieu ils méritent d'en être punis, n'est-il pas juste de se persuader qu'ils le seront effectivement, si quelque autre chose ne l'empêche? N'est-il pas conforme à la Raison de se représenter Dieu dans le monde, comme un Prince dans son Etat, appliqué à y maintenir le bon ordre, en punissant le Vice à en récompensant la Vertu?

Mais ce n'est pis encore tout. Si la Raison, si la Conscience nous dicte que Dieu éxige des hommes certains devoirs; qu'il ne manquera pas de punir ceux qui resusent ou qui négligent de s'en acquitter, & de récompenser au contraire ceux qui sont exacts à les remplir, parce que cela

D 2 cl

est conforme à l'idée que nous avons naturellement de ce qu'exigent l'ordre & la justice; n'est-ii pas dès-là tout-à-fait vrai-semblable que Dieu aura fait connoître sa volonté aux hommes d'une maniere particulière, c'est-à-dire, par la Révélation; qu'il leur aura prescrit de quelle maniere il veut être servi d'eux, & qu'il les aura instruits de ce qu'ils doivent espérer ou

craindre après cette vie?

On ne peut nier du moins qu'il ne soit à souhaiter que la chose sût ainsi; car il est aisé de comprendre que si l'intelligence, que l'Homme a reçuë de Dieu, a besoin de quelque secours pour se développer, de quelque instruction venant du dehors, aucune ne pourroit lui être aussi avantageuse, que celle qui lui seroit dispensée par l'Auteur même de son être. Ainsi, voila déjà la possibilité & même l'utilité d'une Révélation reconnue. Mais, c'est du Fait dont il s'agit, & j'avoue que ce Point - ci est le plus difficile à prouver. Ne perdons ce pendant point courage, & tâchons de de couvrir ce qui en est.

PERSONNE n'ignore qu'il a paru en différens Siécles des Personnages célébres, qui se sont dits envoiés de Dieu pour annoncer de sa part certainés Doctrines ou certaines Loix aux autres Hommes, & qu'ils ont prétendu prouver leur Mission par des Signes extraordinaires. Mais, comme il n'est personne qui ne sente combien il importe aux Hommes de ne pas s'en laisser imposer sur un sujet de telle importance,

cha-

ch

do

COL

en

est

les

pré

leu

qui

fub

do

pui

Lo

ver

de

tute

gio

gan

les

nou

de

me

les

vin

don

tém

peu

circ

atte

qu'

lieu

ils

d in

(

Connoissances Humaines, Chap. VI. 33 chacun conviendra fans doute qu'on ne doit pas croire legérement en pareille rencontre, & qu'il faut au contraire examiner en toute rigueur, tant la Doctrine qui nous est proposée comme révélée de Dieu, que les preuves que ceux qui nous l'annoncent prétendent nous donner de la Divinité de leur Mission; d'autent plus que parmi ceux qui se sont glorifiés d'une commission si sublime & si extraordinaire, il y a eu sans doute beaucoup de fourbes & d'imposteurs, puisqu'ils ont publié des Doctrines & des Loix, non seulement differentes, mais souvent contraires les unes aux autres.

COMME il seroit trop long néanmoins de faire ici passer en revûc tous les Instituteurs ou prémiers Predicateurs de Religions, qui se sont vantés d'avoir servi d'Organes à la Divinité, & d'avoir reçu d'elle les Dogmes & les Loix qu'ils ont publies, nous nous bornerons à parler seulement de ceux qui paroissent avoir été de la meilleure foi, & avoir donné les marques les moins équivoques de leur Mission divine. C'est des Apôtres de Jesus-Christ dont je veux parler; car, s'il y a quelque témoignage recevable en cette matiere, on peut dire que c'est le leur, à cause des

circonitances dont il est revetu. PREMIEREMENT les Faits, qu'ils ont attestés, sont tels qu'il étoit impossible qu'ils n'en sussent la verité. En second lieu, il est inconcevable que la sachant ils l'aient deguisée, aucune raison de gloire, d'intérêt, ou de plaisir, ne les y portant,

nme il il imlaisser

s na-

& la

Vrai-

tre sa

parti-

tion;

ere il

aura

er ou

ie foit

il eft

ence,

oin de

r, de

s, au-

geuse,

l'Au-

a déjà

Révé.

dont

est le

ns ce-

de de-

aru en

ébres,

ur an-

ies ou

qu'ils

par des

tance,

Cha-

tout au contraire les en éloignant; puisqu'il n'y a point eu d'outrage, ni de touffrance, que le témoignage qu'ils ont rendu à la vérité de ces Faits ne leur ait attirés. Ils ont cependant perfisté à rendre le même témoignage au milieu des plus effroiables supplices: & ce qu'il y a de particulier, il ne s'en est pas trouvé un seul, non seulement parmi les 12. Apôtres, mais même parmi les 72. Disciples, qui se soit dédit. Peut on après cela les soup. conner d'avoir parlé contre leur confcience?

COMME la preuve, que nous venons de toucher en peu de mots, sert de base & de fondement à toutes les autres, lorsqu'il s'agit de prouver la vérité de la Religion Chrétienne, je crois qu'il ne sera point hors de propos de nous arrêter à la developper un peu davantage, & à la mettre dans un plus grand jour. C'est pourquoi je dis, que, si les Faits que les Apôtres ont annoncés de vive voix, & qu'ils ont raportés dans leurs Ecrits, sont véritables, il ne semble pas que l'on puisse raisonna. blement revoquer en doute la Divinité de leur Mission. Or, je ne vois pas que l'on puisse avec quelque fondement contester la verité de ces Faits. Car, pour nier la verité de ces Faits, il faut dire de deux choses l'une, ou que les Apôtres ont été trompés - là - dessus; & qu'encore qu'ils crussent de bonne-foi les choses qu'ils préchoient, ces choses n'étoient pourtant point véritables; ou que, ne les crofant pas

eux.

cu

tra

ent &

dire

Au

fair

tro

tant

n'o

auti

roie

ils 1

troi

car

Chr

des

ne i

mai

un i

les

troi

enc

en a

rité

gnei

tois

mor

le S

de ]

gran

a fai

qu'i

enfe

1

commoissances Humaines, Chap. VI. 55
eux-mêmes, mais les regardant au contraire comme des fables, ils ont néanmoins entrepris d'en persuader les autres hommes, & qu'ils y ont réussi. Mais on ne peut dire ni l'une ni l'autre de ces deux choses: Au contraire rien n'est plus aisé que de faire voir 1. que les Apôtres n'ont pû se tromper sur les Faits qu'ils ont annoncés tant de vive voix que par écrit; 2. qu'ils n'ont point voulu en imposer là-dessus aux autres hommes; 3. que, quand ils auroient voulu tromper les autres sur ce sujet, ils n'auroient jamais pû en venir à bout.

puis-

louf-

ren-

t atti-

dre le

us ef-

par-

leul,

tres,

qui se

foup.

cont-

enons

ale &

fqu'il

ligian

point

deve-

nettre

rquoi

oôtres

s ont

ables,

onna-

ité de

e l'on

ter la

ier la

deux

it été

qu'ils

s pré-

irtant

it pas

eux-

I. JE dis que les Apôtres n'ont pû se tromper sur les choses qu'ils raportent; car, il ne se peut que les Disciples de Jesus-Christ se soient trompés, premierement sur des Faits si sensibles, & si palpables, qu'il ne faloit que des yeux pour voir & des mains pour toucher; en second lieu, sur un si grand nombre de Faits, tous différens les uns des autres par leurs circonstances; en troisieme lieu, sur des Faits si suivis, & si enchaines les uns aux autres, que celui qui en admet un est obligé de consentir à la Vérité des autres. Les Apôtres ne témoignent pas seulement qu'ils ont vû plusieurs fois Jesus-Christ ressuscité, qu'ils l'ont vu monter au Ciel, ils soutiennent encore que le St. Esprit est descendu sur eux en forme de Laugues de feu. Ils attestent aussi un grand nombre de miracles que Jesus - Christ a faits pendant sa vie. Or il est impossible qu'ils aient été trompés sur tous ces Faits ensemble.

D 4

IL

IL est necessaire sur tout de faire attention à ce dernier miracle, je veux dire, à la descente du St. Esprit sur les Apôtres en forme de Langues de feu. Ces Apôtres difent que par ce miracle ils ont été revétus du don de parler toutes sortes de Langues; ils se vantent que le Grec, le Romain, le Parthe, le Persan, &c, les entendent chacun parler en leur Langue. C'est un Fait fur lequel les Apôtres ne peuvent avoir été, ni trompeurs, ni trompés. Pour trompeurs, c'est ce qu'on ne peut concevoir que des Pêcheurs aient la hardiesse d'avancer qu'ils ont le don de parler toutes les Langues, sachant que cela n'est pas, & qu'on peut les convaincre à tout moment d'imposture & de mensonge. Mais nous parlerons de cela dans la suite, il s'agit maintenant de faire. voir qu'ils n'ont pû se tromper sur ce sujet, & c'est ce qu'il est fort aisé de montrer. Ils ne pouvoient se tromper là-dessus, parce que c'est un Fait d'une experience con-Ils favoient s'il leur étoit apparu des Langues mi-parties de feu; mais ils savoient encore mieux s'ils avoient reçu le Don des Langues, réprésenté par ce Simbole exterieur: le St. Esprit aiant choisi ce Don entre tous les autres pour le rendre particuliérement remarquable; parce que de tous les Dons c'est celui qui peut être le moins imité, & qui est le moins susceptible d'erreur & d'illusion. Car, je vous prie, le moien de me persuader que je parle le Persan, le Chinois, l'Arabe, & que j'entens toutes ces Langues, lorsqu'on

me

un

eft

grai

tou

du :

qua

pû i

pou

Ho

parl

nue

enc

tant Et,

qui

que

gue

fe t

peu

vou

dou

n'ai

Ref

tre qu'

bou cho

leur

leu

y fo qu'

étoi

1

I

tten-

re, à

es en

es di-

vétus

ques;

n, le

cha-Fait

r été.

eurs,

e des qu'ils

es, fa-

ut les

ure &

e cela faire.

lujet,

ntrer.

, par-

con-

apparu

ais ils cu le

imbo-

oisi ce

rendre

e que

être le

Cepti-

is prie, arle le

que fqu'on

mę

me les parle? Et, s'il est si rare de trouver un homme attaqué de ce genre de folie, il est certainement impossible qu'il y ait un grand nombre de personnes qui s'imaginent tout d'un coup parler toutes les Langues. du monde, sans que cela soit véritable.

IL faut donc demeurer d'accord, que, quand les Disciples de Jesus-Christ auroient pû être trompés sur les autres Faits, ils ne pouvoient jamais l'être sur celui-là. Un Homme ne peut ignorer s'il parle, ou ne parle pas des Langues, qui lui étoient inconnues auparavant: deux Hommes le peuvent encore moins, douze moins encore, & septante deux le peuvent encore moins ignorer. Et, chacune de ces personnes sachant ce qui se passe en elle-même, il est impossible que tous croient avoir reçu le Don des Lan-

gues, si cela n'est pas véritable.

II. JE dis que, si les Apôtres n'ont pû se tromper sur les Faits qu'ils raportent, on peut encore moins les soupçonner d'avoir voulu tromper les autres. On ne peut pas douter que les Disciples de Jesus-Christ n'aient crû de bonne-foi les miracles, la Resurrection, & l'Ascension de leur Maître au Ciel. Pour en être persuadé, on n'a qu'à lire le Nouveau Testament depuis un bout jusqu'à l'autre: on y verra que ces choses qu'ils annoncent sont les motifs de leur vertu, de leur defintéressement, & de leur patience tant de fois éprouvée; & qu'ils y font des allusions si naives & si naturelles, qu'il est impossible de ne pas voir qu'ils en étoient fortement persuadés. On y remar-

quera que c'est la persuasion qu'ils ont que ces choses sont veritables, qui leur donne le courage de s'exposer aux plus grands dangers, & de soutenir les plus rudes épreuves. Ils se félicitent les uns les autres de tant fouffrir pour une si bonne cause. Ils ne doutent point que leur condition ne doive un jour être meilleure, & c'est ce qui les remplit de joye & de consolation au milieu des plus grandes traverses, & des plus rudes persécutions qu'ils sont à essuier. Or, je vous prie, sont ce-là des caractéres d'Im-

posteurs?

Mais quand la bonne-foi des Apôtres pourroit être suspecte sur tout cela, il ne se peut qu'elle le soit en ce qu'ils prétendent faire voir des preuves sensibles & miraculeuses de la Vérité des choses qu'ils annon-Car, si les Disciples de Jesus-Christ n'étoient point dans la bonne-foi à cet égard, ils sçavoient donc qu'ils étoient des menteurs, qu'ils ne pouvoient point faire de miracles, ni parler toute sorte de Langues. Or, dans cette supposition, auroientils jamais eu la hardiesse de s'en vanter ni d'en faire un Article effentiel de leur Evangile? Ils n'en auroient pas même concu la pensée. Ils n'auroient eu garde sur-tout de promettre à leurs Proselites de leur communiquer le Pouvoir de faire de miracles & le Don de parter plusieurs sortes de langues; parce que, fachant par leur propre experience qu'ils ne parloient pas plusieurs Langues, ils auroient prévû que leurs Prosélites par cette même experience se seroient bien tot aper.

apel

leui

mis

gag

cipl

gue

fer '

loin

roie

des

l'ég

eux.

& d

roie

jama

mira

en c

géno

ceffa

qui

cela

bord

C'el

font

faler

fera

quite

Préd

Dan

Lori

réce

dans

les I

J

aperçus qu'on les avoit abusés, & qu'on leur avoit vainement & faussement promis de les faire parler de nouveaux Langages. Quand on supposeroit qu'un Disciple de Jesus-Christ auroit pu extravaguer jusqu'à ce point, le peut-on supposer de tous? Mais, je vais encore plus loin.

III. JE dis que, quand les Apôtres auroient voulu tromper les Hommes à l'égard des miracles de Jesus-Christ, & sur-tout à l'égard de ceux par lesquels ils s'offrent eux mêmes de confirmer la vérité des Faits & de la Doctrine qu'ils annoncent, ils n'au-

roient jamais pû en venir à bout.

JE dis premierement qu'ils n'auroient jamais pû tromper les Hommes à l'égard des miracles de feins Christ; car, outre qu'ils en citoient les lieux, les sujets, le tems, & généralement toutes les circonstances nécellaires à la decouverte de la vérité, & qui rendoient le mensonge impossible; outre cela, dis-je, où est-ce qu'ils rendirent d'abord témoignage à la verité de ces Faits? C'est sur les Lieux mêmes ou les choses se sont passées, c'est dans la Judée, à Jerusalem. Et, si vous en doutiez, on vous fera voir par le témoignage de toute l'Antiquité, que les Apôtres établirent par leurs Prédications une Eglise à Jerusalem, 2. Dans quel tems publierent-ils ces Faits? Lorsque la memoire devoit en être toute récente encore. Car chacun fait que c'est dans l'espace de trois ans ou environ que les Miracles de Jesus-Chiist, sa Mort, sa

donne s daneuves. e tant Ils ne doive ni les

or,
d'im-

il ne il ne indent culeunnon-Christ cet é-

t faire Lanoientter ni Evan-

r-tout comcles &

rience gues,

es par en tôt aper

Refurrection, fon Ascension dans le Ciel doivent être arrivés. Or c'est quelques se. maines après ce dernier événement que les Apôtres commencerent à prêcher publique

ment dans Jerusalem.

S I vous demandez enfin quelles sont les preuves sensibles que ceux, qui se disent envoiés de Dieu pour annoncer toutes ces choses, peuvent donner de la Divinité de leur Mission. Les Apôtres déclarent qu'ils ont eux-mêmes reçu le Pouvoir de faire des miracles & le Don de parler toutes fortes de Langues; &, non seulement cela, mais qu'ils ont aussi la puissance de communique ces Dons miraculeux à ceux qui croirontà la Doctrine qu'ils enseignent. Or, à qui les Apôtres auroient-ils pû en imposer la dessus? N'étoit-ce pas au contraire fournir aux Juifs & aux Gentils des moiens infaillibles pour decouvrir l'illusion ou l'imposture, si l'une ou l'autre de ces deux choses avoit eu quelque part en cette Affaire?

Qu'o n réunisse maintenant tous ces Faits, & toutes ces circonstances, & qu'on voit s'il ne naît pas de leur union une Démonstration morale des plus fortes en faveur de

la Religion Chrétienne.

On conviendra peut-être que les Apôttes étoient persuadés de la vérité des choses qu'ils préchoient; mais, on dira qu'ils ont pû se tromper par raport à la Cause ou à l'Auteur de ces Faits, & prendre pour des œuvres de Dieu ce qui n'étoit qu'une illesion de quelque puissant Génie, également ennemi des hommes & de la vérité. Je

IC.

rép

ble

Gé

aut

l'av

ran

de

feig

fi la

Do

à-di

trail

Sen

bles

Die

tend

Rai

Die

déc

fifte

l'H

lui

con

Ho

équ

dan

con

trin

que

prê

faut

fon

fent

affû

mal

Connnoissances Humaines, Chap. VI. 61 répons d'abord à cela qu'il est inconceva-

Ciel ues feble que Dieu eût permis qu'un mauvais Génie eût ainsi abusé de son nom & de son que les olique autorité pour en imposer aux Hommes. l'avoue cependant que la plus forte affûont les

disent

tes ces

de leur

ils ont

re des

fortes

, mais

miquer

iront4

à qui

fer la.

fournir

infail.

impof-

choses

s Faits,

n voie

émon.

veur de

Apôtres .

choles

ils ont

ou a

our des

ne illu-

lement

té. Je

IĆ.

rance, que nous en puissions avoir, dépend de la qualité de la Doctrine qu'ils ont enseignée comme divinement revelée. Car,

si la Religion Chrétienne enseignoit des Dogmes absurdes, contradictoires, c'est-

à-dire, opposés les uns aux autres, ou contraires aux Notions les plus évidentes du

Sens commun, tous les miracles imagina-

bles ne prouveroient pas qu'elle vient de Dieu. Au contraire, si cette Doctrine

tend à confirmer ce que l'Experience & la

Raison nous apprennent de la Nature de

Dieu & de celle de l'Homme, si elle nous

découvre plus distinctement en quoi confifte le fouverain bonheur pour lequel

l'Homme se sent un penchant invincible, &

lui enseigne des moiens propres, à l'y

conduire; enfin si elle tend à rendre les

Hommes gens-de-bien, c'est-à-dire, droits,

équitables, bien-faisans, fincéres, ou vrais

dans leurs discours comme dans toute leur

conduite, on ne peut douter que cette Doc-

trine ne parte d'un bon Principe. Avant

que de pouvoir juger si la Doctrine

prêchée par les Apôtres a ces qualités, il

faut la connoître, c'est-à-dire, savoir quels

sont les Points particuliers qui la compo-

fent; mais il ne paroit point facile de s'en

assurer, vû que les Chrétiens, qui sont matheureusement partagés en tant de Sectes

ou de communions différentes, ont là. dessus de violentes disputes entre eux : ce qui est, pour le dire en passant, un grand sujet de scandale, non seulement pour les Infideles, mais pour beaucoup de Chrétiens mêmes, qui ne favent souvent que penser & que croire dans une si grande diversité d'opinions & de sentimens. Tâchons néanmoins de ne pas nous rebuter, & de pousser sur le sujet en question nos connoisfances le plus loin que nous pourrons; & pour cet effet éxaminons d'abord.

## CHAPITRE VII.

Dans quelles Sources on peut sûrement puiser les vrais Dogmes de la Réligion Chrétienne.

TOUS les Chrétiens conviennent qu'on ne doit pas admettre d'autre Dodrine comme divine ou révélée de Dieu, (sous la Nouvelle Alliance, s'entend) que celle qui a été enseignée par Jesus-Christ à ses Apôtres, & prêchée par ceux-ci aux premiers Fideles; mais ils ont de grandes difputes entre eux, comme nous avons déjà dit, sur les Articles particuliers qu'ils prétendent être, ou n'être pas, de ce nombre. Cela posé, il est aisé de voir qu'on ne peut juger de ces Controverses, ni même de la Vérité de la Religion Chrétienne, par le fonds de ses Dogmes, si l'on n'a quelque moien sûr pour s'instruire de la Doctrine de Jesus-Christ & de ses Apôtres, & pour la distin-

Con guer o iemen mainte moien

SU plus fi roisse aux M tres O nous c vin M crés, noms, le tém les Sié tems j déjà re cédens Fait d Ecrits du Ch pecher témoig voit m cette. I laquel de peri leur pe n'est pa Miffior cles.

ont été à-dire Verité fon no

guer

guer d'avec celle qu'on leur attribue fauffement, ou mal-à-propos. Il s'agit donc maintenant de savoir si nous avons quelque moien de cette nature.

12.

: ce

and

les

nré-

que

di-

ons

de

oif-

; &

r les

on!

rine

ous

elle

fes

dif-

ons

rils

om-

me

rle

que

lin-

uer

Sur quoi je répons, que le moien le plus fûr, ou plûtôt l'unique qui me paroisse sûr en cette occasion, est de recourir aux Monumens autentiques que les Apôtres ou premiers Disciples de Jesus-Christ nous ont laissés de la Doctrine de leur divin Maître: je veux dire à ces Ecrits Sacrés, qui portent encore aujourd'hui leurs noms, & que nous savons venir d'enx par le témoignage unanime & constant de tous les Siécles qui se sont écoulés depuis leur tems jusqu'au notre, ainsi que nous l'avons déjà remarqué dans un des Chapitres précédens. Il est donc constant, autant qu'un Fait de cette nature le peut être, que ces Ecrits ont été composés par les Fondateurs du Christianisme. Or pourroit-on s'empêcher de reconnoître la validité de leur témoignage en cette matière? Qui pouvoit mieux savoir qu'eux en quoi confistoit cette Religion qu'ils prêchoien & pour laquelle ils ont souffert tante de travaux & de persecutions; preuve non équivoque de leur persuasion & de leur bonne-foi? n'est pas moins certain d'ailleurs que lett Mission sut autorisée par de grands mira-Or, si l'on admet que ces miracles ontété opères par la premiere Cause, c'està dire par Dien même, pour confirmer la Verité de la Doctrine qu'ils prêchoient en son nom, on ne peut révoquer en doute qu'ils

qu'ils n'aient été envoiés & suscités extra. ordinairement par le souverain Maître de l'Univers pour annoncer de sa part cette Doctrine aux autres Hommes, ni par con. sequent qu'ils n'aient reçu du Ciel tous les dons & tous les secours nécessaires pour se bien acquitter de la Commission dont il les avoit chargés. A la vérité, les Théolo. giens ne font pas d'accord entre eux fur la manière dont les Apôtres furent inspirés: mais ils conviennent du moins tous que le S. Esprit leur avoit été donné pour les empêcher de s'égarer & de tomber dans l'erreur, lorsqu'il s'agissoit d'instruire les Hommes de Vérités Evangeliques. Ainfi, quoiqu'on ne fache pas bien jusqu'ou s'é. tendoit l'opération de l'Esprit divin en ces occasions, & qu'il ne soit pas aisé de définir jusqu'à quel point il éclairoit l'esprit des Apôtres & dirigeoit leur plume, la difference d'opinions, qui se trouve là-dessus parmi les Savans, ne fauroit nous empêche: de conclure qu'on peut en toute sûreté consulter les Ecrits des Apôtres, pour apprendre quels font les vrais Dogmes de la Religion Chrétienne; vû qu'on est obligé de convenir dans chacune de ces hypothèses qu'ils nous ont fidélement transmis la Doctrine de leur divin Maître.

On dira peut-être qu'il y a eu des Hérétiques dans les premiers Siécles de l'Eglise, qui ont rejetté les Ecrits des Apôtres, comme les Gnostiques, les Marcionites, & les Manichéens; & qu'ainsi le consentement des Chrétiens, que nous faisons tant valoir sur ce suj préter

IL ques, nisme Ecrits du inc droits tés: avoir cette fentin ligne Parce Ecrits droits ne por nions pouvo ve de **favoit** ples d pouvo foune ent ja posés Discip que . vécû ent to leurs mvino

qui s'

Eglise

nes,

ce sujet, n'est pas si unanime que nous le

prétendons.

xtra.

Cette

con-

ur se

folo-

ur la irés;

les

dans

infi,

s'ć.

n ces

défi-

fprit

1 dif-

effus

che:

ireté

ur y

de la

bligé

ypo-

éré-

flise,

nme

ani.

des

fur

IL est vrai qu'il y a eu divers Hérétiques, dans les premiers Siécles du Christianisme, qui ont rejetté quelques-uns des Ecrits les plus autentiques des Apôtres, ou du moins qui en retranchoient certains endroits qu'ils prétendoient y avoir été ajoutés: mais je soutiens qu'on ne doit pas avoir égard au suffrage de ces Gens-là sur cette matiere, & que leur opposition au sentiment commun ne doit pas être mise en ligne de compte pour plusieurs raisons. 1. Parce que ces Hérétiques ne rejettoient ces Ecrits, ou n'en retranchoient certains endroits qui leur déplaisoient, que parce qu'ils ne pouvoient pas les concilier avec les Opimons de leur Secte. 2. Parce qu'ils ne pouvoient rien opposer de solide à la preuve de fait que l'on emploioit contre eux; savoir, que les premiers Chrétiens, disciples & contemporains des Apôtres, qui pouvoient être mieux informés que persome de qui venoient ces Livres, n'avoient jamais douté qu'ils n'eussent été composés par les Apôtres mêmes, ou par leurs Disciples, & ensuite aprouvés par eux; que ces anciens Chrétiens, qui avoient vécû avant la naissance des Hérésies, avoient toujours lû ces Livres comme tels dans leurs Assemblées: ce qu'on démontroit invinciblement par les anciens Exemplaires, qui s'étoient conservés jusqu'alors dans les Eglises fondées par les Apôtres en personues, & qui contenoient les Chapitres, ou

les Passages, contestés par les Novateurs 3. Parce que les Sectaires en question ne faisoient cas du témoignage des Apôtres qu'autant qu'il s'accordoit avec les idées qu'il leur avoit plû de fe former fur la Religion. En effet, tous ces anciens Héré. tiques étoient, ou des Judaisans, c'est-àdire des Gens qui se croioient encore obligés à l'observation de la Loi de Moise, comme les Cerinthiens & les Ebionites; ou des Fanatiques & des Illuminés, qui se croioient mieux instruits, & plus éclairés que les Apôtres sur tout ce qui concernoit la Religion, & qui se vantoient d'avoir reçu des Révélations plus parfaites que celle qui avoit été communiquée à ces premiers Prédicateurs de l'Evangile: Tels étoient les Gnostiques, les Marcionites, les Manichéens, &c. On voit par-là, que ces sortes d'Hérétiques n'étoient pas même Chrétiens, à proprement parler. Car, pour être Chrétiens, il ne suffit pas de reconnoître Jesus-Christ pour un vrai Prophéte envoié du Ciel, comme faisoient les Hérétiques dont nous parlons. A ce compte-là, tous les Mahometans seroient Chrétiens, puisqu'ils sont tous de ce sentiment. On n'apelle Chrétiens que ceur qui reconnoissent Jesus-Christ pour l'Auteur de leur Religion; & c'est-ce que ne faisoient point les Hérétiques en question. Ils prétendoient que la Religion enseignée par Jesus-Christ n'étoit point parfaite. Ils faisoient profession de suivre une autre Révélation toute différente, & adressée de

nouve donc mes Maho pour qu'ils mais Ainfi ment un ég font c prétei dont

> 01 diver nont Apoll Chré res; St. J de S lean, ble q l'égai leque Livre

ne m

0 Obje Doct ont ( plûpa comi

beaut

tiven

nou-

Connoissances Humaines, Chap. VII. 67 nouveau à leurs Patriarches. Ils avoient donc pour la Religion Chrétienne les mêmes sentimens qu'en ont aujourd'hui les Mahometans, & que les Chrétiens ont pour la Religion Judaique; c'est-à-dire; qu'ils croioient qu'elle avoit été bonne, mais qu'une meilleure lui avoit succedé. Ainfi, quand nous parlons du confentement de tous les Chrétiens à recevoir avec un égal respect les Ecrits des Apôtres qui font contenus dans le N. Testament, nous ne prétendons pas y comprendre les Hérétiques dont on vient de faire mention, puisqu'ils ne méritoient pas le nom de Chrétiens.

On objectera en fecond lieu, qu'il y a divers Livres du Nouveau Testament, qui n'ont pas été universellement reçus comme Apostoliques, non seulement par tous les Chrétiens, ni même par tous les Orthodores; comme l'Epitre aux Hebreux, celle de St. Jacques, celle de St. Jude, la seconde de St. Pierre, les deux dernieres de St. lean, & l'Apocalipfe. Cela posé, il semble qu'on ne peut faire valoir, du moins à l'égard de ces Livres, ce consentement sur lequel nous fondons la certitude que les Livres du Nouveau Testament sont effec-

tivement des Apôtres.

eurs.

n ne

tres

dées

ar la

éré.

ft-à-

obliife,

ites;

ui se

airés

non

NOIL

que

ces Tels

, les

e ces

ême

Car,

re-

Pro-

t les

Ce

pient

fen-

ceui

Au-

e ne

tion.

gnée

aite.

utte e de

non-

On peut faire plus d'une Réponse à cette Objection. Je dis 1. que, si quelques Docteurs & quelques Eglises particulières ont douté de l'Autorité de ces Livres, la plupart & les plus célébres les ont reçus, comme divers Auteurs l'ont fait voir avec

beaucoup de soin & d'érudition.

E 2

E

le répons 2. que quand on accorderoit qu'on n'a pas la même certitude morale par raport à ces Ecrits, que celle qu'on a par raport aux autres Ecrits du N. Testament, apellés Proto-Canoniques, qu'ils sont effectivement de ceux dont ils portent aujourd'hui les noms; & que par consequent on ne peut pas faire autant de fonds sur l'Autorité de ces Livres, que sur celle des autres qui ont toûjours été reçus par tous les Chrétiens comme des Ouvrages indubitables des Apôtres: Quand on accorderoit tout cela, dis-je, je ne vois pas que cet aveu pût porter aucun préjudice à la Foi ou à la Religion Chrétienne; tant parce que les Ecrits en question ne contiennent rien de contraire à ce qui est contenu dans ceux dont on n'a jamais douté, que parce qu'ils n'enseignent rien d'essentiel à la Religion qui ne soit aussi enseigné avec autant de clarté dans les autres Ecrits des Apôtres, qui n'ont jamais été sujets à contestation. Ainfi, quand on auroit quelque doute sur l'Autenticité des Livres dont il s'agit, ce doute pourroit subsister, sans que la Foi des Chrétiens perdît rien de sa certitude morale, soit par raport aux Fondemens qu'elle suppose, soit par raport aux Articles particuliers qu'elle doit embrasser.

On demandera enfin, s'il n'y a point d'autres Points de Doctrine, que ceux qui sont rensermés dans les Livres du Nouveau Testament, que l'on puisse prouver avoir été enseignés par Jesus-Christ & par ses Apôtres? Je repons à cette Question, qu'à-

qu'o port foit e qu'il un A préte par é

qu'ap

cher

y en d'enf ce n' ver; ment comi les 1 qu'oi peur. re pa main S'ils ticles n'ont produ mêm bles ment ple, que vérita vron: qu'u cffed

Apor

Connoissances Humaines, Chap. VII. 69

roit

T 12-

pel-

ive-

l'hui

ne

orité

qui

hré-

des

ela,

por-

Reli-

crits

raire

n'a

nent

foit

s les

mais

d on

des

rroit

tiens

par

foit

'elle

oint

qui

reau

VOIL

fes

on,

u'a-

qu'après avoir fait là-dessus toutes les recherches que j'ai pû, je n'ai point trouvé qu'on donnat de preuves solides, par raport à quelque Point de Doctrine que ce soit qui n'est point contenu dans ces Livres,

qu'il ait été enseigné par les Apôtres comme

un Article de la Religion Chrétienne. A LA verité, les Catholiques-Romains prétendent que les Apôtres n'ont pas mis par écrit toutes les Vérités de la Foi, & qu'il y en a plusieurs qu'ils se sont contentés d'enseigner seulement de vive voix. Mais ce n'est pas assez de le dire, il le faut prouver; car je crois qu'ils nous avoueront aisément, qu'on ne doit recevoir aucun Dogme comme ayant été enseigné de vive voix par les Apôtres à leurs Disciples, à moins qu'on n'en aporte de bonnes preuves, de peur que sous ce prétexte on ne veuille faire passer des Opinions & de Traditions humaines pour une Doctrine divine & révélée. S'ils prétendent donc qu'il y a certains Articles de la Foi Chrétienne que les Apôtres n'ont enseigné que de vive voix, qu'ils les produisent, & qu'ils nous fassent voir en même tems par des témoignages incontestables que ces Dogmes viennent effectivement des Apôtres; à peu près, par exemple, de la même maniére que l'on prouve que l'Epitre de S. Paul aux Romains est véritablement de cet Apôtre. Nous recevrons volontiers ces Dogmes, pourvà qu'une fois nous soions surs qu'ils ont été effectivement enseignés par Jesus & par ses Apôtres; car nous ne recevous avec tant E 3 de de respect ceux qui sont couchés dans les Livres Sacrés, que pour cette seule raison.

MAIS, quand on leur demande quels sont ces Points de Doctrine, enseignés senlement de vive voix par les Apôtres, ils nous alleguent ces Dogmes que les Conducteurs de leur Eglise ont érigés en Articles de Foi, & dont il n'est fait aucune mention dans les Ecrits des Apôtres : je veux dire leur Doctrine touchant le nombre des Sacremens, touchant l'adoration de l'Eucharistie, le Sacrifice de la Messe, le Retranchement de la Coupe aux Laïques; touchant l'Autorité prétendue de l'Eglise Romaine sur toutes les autres Eglises de Droit Divin; touchant les Indulgences, le Purgatoire, la Priére pour les morts, l'Invocation des Saints, le Culte des Images & des Reliques, &c. Or, tant s'en faut qu'ils puissent faire voir que tous ces Points de Doctrine & de Pratique aient été véritablement enseignés de vive voix par les Apôtres à leurs Disciples, qu'au contraire on leur a prouvé plusieurs fois & d'une maniere démonstrative, que tous ces Dogmes étoient non seulement inconnus du tems des Apôtres, mais que la plûpart même sont directement opposés à la Doctrine que ces saints Hommes ont indubitablement enleignée aux prémiers Chrétiens, comme il paroît par les Ecrits qu'ils leur ont adrelsés, & qui sont parvenus jusqu'à nous sans aucune altération, du moins qui soit consdérable.

On pourroit encore ajoûter à cela, que

on f remp cuns quels & co à pel n'est que ! rigin de le ne p c'est-Espr Dog: Trad non mais de le felle mett ticles eerta mes, pour révé crée Apo que palle origi à eu

par (

de fo

mais

des 1

Connoissances Humaines, Chap. VII. 71 des milliers d'Ecrivains du Parti Protestant on fait yoir dans des Ouvrages savans & remplis d'érudition, dans quels Siécles chacuns de ces Dogmes ont pris naissance, quels en ont été les auteurs ou inventeurs, & comment ils se sont enfin introduits peu à peu dans l'Eglise Chrétienne. Mais, il n'est pas nécessaire d'être au fait de tout ce que ces Savans ont découvert touchant l'origine de ces Traditions, pour être en droit de les rejetter. Il suffit seulement qu'on ne prouve pas d'une manière suffisante, c'est-à-dire, capable de convaincre tout Esprit raisonnable & non prévenu, que ces Dogmes descendent en ligne directe de la Tradition Apostolique, pour que nous soions non seulement en droit de les rejetter, mais pour que nous soions même obligés de le faire. Car c'est une Maxime universellement reçue, que nous ne devons admettre, en fait de Doctrine révélée & d'Articles de Foi, que ce que nous savons bien certainement avoir été enseigné par ces Hommes, que tous les Chrétiens reconnoissent pour des Personnages inspirés, & dont ils révérent l'Autorité comme inviolable & sacrée, c'est-à-dire, par les Prophétes & par les Apôtres. C'est donc à ceux qui prétendent que certains Dogmes, qu'ils veulent faire passer pour des Vérités révélées, tirent leur origine de la Tradition Apostolique; c'est a eux, dis-je, à prouver ce qu'ils avancent par des témoignages autentiques & dignes de foi: mais, c'est ce qu'ils ne pourront jamais faire. Il n'y a donc rien qui soit

moins

s les fon. quels feu-, ils Con-

Articune : je nomon de

glise glise s de

l'Innages faut

oints Erita-Apôe on

anie-

tems ême

que ment mine

iref-

onfi-

que

moins propre à être une Regle de Foi, que cette prétendue Tradition, qui n'est établie sur aucun fondement assûré, & à la faveur de laquelle il est facile de désendre les plus grossieres erreurs & les plus grandes absurdités, en disant simplement que ce sont des Traditions que les Apôtres ont laissées ou transmises de vive voix à leurs Successeurs.

On m'objectera peut-être, que, si la Tradition sussit pour nous aprendre avec cerutude que les Livres du Nouveau Testament sont les Ouvrages des Apôtres, comme j'en conviens, pour quoi ne sussition elle pas pour nous persuader que ces mêmes Apôtres ont enseigné certains Dogmes qui ne se trouvent pas dans leurs Ecrits; & que, si la Tradition à pû faire venir jusqu'à nous cette premiere vérité, pour quoi n'auroitelle pû nous transmettre ces autres Dogmes?

JE repons à cela, qu'il y a bien de la difference entre ces deux choses qu'on propose comme tout-à-fait semblables, & que la Tradition peut être très-certaine sur l'une, quoiqu'elle ne le soit point du tout sur l'autre. En esset, il est très-important de remarquer, qu'il y a des Traditions qui ont de la certitude, & qu'il y en a d'autres qui n'en ont point. Mais, qui sont celles qui en ont, & qui soit celles qui en sont destituées? C'est ce qu'il n'est pas mal aisé d'indiquer. Les Traditions sont certaines, lorsque d'un côté les choses qu'on sait par cette voie sont de telle nature que les premiers Auteurs de

la Tra que d arrivé qui fe jusqu' fans p deux rien d

Con

est im
la vé
de ce
La ra
de la
per si
lemen
D'aill
teurs
tromp
roien
longu

passé.
IL
fur le
core
lemen
la Ti
per.
groffi
foit c
fimpl
lorsq
aisén

le fo

main

Connoissances Humaines, Chap. VII. la Tradition n'ont pû y être trompés, que de l'autre il est impossible qu'il y soit arrivé de l'altétraion dans la suite des tems qui se sont écoulés depuis cette Tradition iusqu'à nous. Mais aussi l'on comprend sans peine, que, si l'une ou l'autre de ces deux conditions manque, la Tradition n'a rien de certain.

que

olie

r de

lus ur-

des

ou urs.

ra-

eru-

lent j'en

pas pô-

ne.

ue,

lous

oitog-

e la pro-

que

1'0-

tout

poradi-

il y

215,

fort

t ce

Les

cô-

font

s de

12

CEPENDANT cela feul fait voir qu'il est impossible de savoir par la Tradition, ni la vérité des Dogmes, ni en général rien de ce qui consiste en des Points de Droit. La raison en est que les premiers Auteurs de la Tradition ont pû facilement se tromper sur la vérité des Dogmes, & généralement sur tout ce qui regarde le Droit. D'ailleurs, quand même les premiers Auteurs de la Tradition ne s'y seroient pas trompés, rien n'empêche que ce qu'ils auroient sû & attesté ne se soit alteré par la longueur du tems, & par la multitude des mains par lesquelles ces Dogmes auroient passé.

IL n'y a donc proprement que les Faits sur lesquels la Tradition soit certaine. Encore faut-il 1. que ces Faits aient été tellement connus par les premiers Auteurs de la Tradition, qu'ils n'aient pû s'y tromper. C'est pourquoi il n'y a que des Faits groffiers & tenfibles fur lesquels la Tradition soit certaine. 2. Il faut que ces Faits soient simples & composés de peu de parties; car, lorfqu'il y en a un grand nombre, il y survient aisément de l'altération. De-là vient que le fonds de l'Histoire & la substance des é-

venc-

venemens sont d'ordinaire assez certains, pendant que les circonstances varient & sont douteuses.

APR'ES ce qu'on vient de dire, chacun voit assez que ce Fait particulier, savoir, que les Apôtres sont les Auteurs des Livres du Nouveau Testament, étoit de sa nature très-propre à se conserver par la Tradition. C'est un Fait que les premiers Chrétiens n'ont pû ignorer, & sur lequel ils n'ont pû se tromper. D'ailleurs, c'est un Fait fort simple, qui n'est point chargé d'un grand nombre de circonstances, & tel par consequent qu'il a pû se conserver sans altération.

MAIS, il n'en est pas de même des Dogmes; car les Dogmes n'étant aperçus que par l'esprit seul, & non par les sens, & roulant d'ailleurs ordinairement sur des choses inévidentes d'elles-mêmes & fort obseures, il est fort facile de s'y tromper. Il ne faut qu'y changer un mot pour les altérer. C'est pourquoi il n'est pas seulement possible, il n'est pas seulement aife, qu'ils s'alterent avec le tems, mais il est moralement impolable que cela n'arrive. Au lieu que la Tradition qui nous apprend que les Apôtres sont les Auteurs des Livres Sacrés, est de telle nature que, sans supposer aucune infaillibilité dans ceux qui nous l'ont transmise, elle peut être très-certaine; de même que, sans supposer aucune infaillibilité dans ceux qui nous ont appris que les Ouvrages, qui portent les noms d'Homere, de Virgile, & de Ciceron, étoient les productions de ces trois Hommes si célébres, nous pouvons néanmoins nous en affuaffüre tes le est re évide

A In'y a grand time in Rom l'adm fibles est na de ce tion, des L fort in qui o

qui p IL vient Doct avoir Apôt les E D'où vent me re vent Il s'e mens ceux dés d mais de la

que o

Connoissances Humaines, Chap. VII. 75 assurer sur leur témoignage, à cause de toutes les circonstances dont ce témoignage est revétu, & qui le rendent moralement

évident.

ains,

font

acun

, que

es du

iture

tion.

û se

fim-

omuent

Do.

que

rou-

ofes

faut

C'est

rent

pof-

adi-

ture

dans Ĉtre

au-

tap-

oms

ient

cé-

en

Mu-

APRE's tout ce qu'on vient de dire. Il n'y a personne qui ne puisse remarquer la grande disserence qui se trouve entre le sentiment que je soutiens, & celui de l'Eglise Romaine. La Tradition, au sens que je l'admets, c'est-à-dire, sur certains Faits sensibles, palpables, & d'ailleurs sort simples, est naturellement susceptible d'évidence & de certitude morale: au lieu que la Tradition, que l'Eglise Romaine allegue à l'égard des Dogmes, ne peut être de soi-même que sort incertaine; de sorte qu'il n'y a que ceux qui croïent l'infaillibilité de cette Eglise, qui puissent admettre de pareilles Traditions.

IL est aisé de conclure de tout ce qu'on vient de dire, qu'il n'y a point d'autre Doctrine que nous sachions certainement avoir été enseignée par Jesus-Christ & par ses Apôtres, que celle qui est contenue dans les Ecrits qui nous restent de ces derniers. D'où il s'ensuit, que les Chrétiens ne doivent point admettre d'autres Dogmes, comme révélés de Dieu, que ceux qu'ils trouvent être enseignés dans ces Ecrits Sacrés. Il s'ensuit aussi de-là, que c'est à ces monumens autentiques que doivent avoir recours ceux qui ne seroient pas encore bien persuadés de la vérité de la Religion Chrétienne, mais qui voudroient en juger par le fonds de sa Doctrine, & examiner les choses jusque dans leur source: CHA.

## CHAPITRE VIII.

Si l'Ecriture Sainte contient toutes les Vérités nècessaires à salut, & si elle les contient assez clairement pour qu'un chacun puisse s'instruire suffisanment de ses Devoirs, en la lisant.

OUAND une Révélation incontestable feroit parvenuë jusqu'à nous sans queon pût la soupçonner le moins du monde d'avoir été altérée par ceux entre les mains de qui elle autoit passé, ce ne seroit pas encore affez pour mettre notre Foi hors de tout péril d'erreur; parce qu'il se pourroit que nous nous trompassions sur le sens de la Révelation, & que nous donnassions aux paroles qui l'expriment un autre sens que celui qu'elles ont : auquel cas notre Foi seroit fausse & erronée, comme nous l'avons déjà remarqué au Chapitre III.

AINSI, quoique nous supposions ici divinité & l'autenticité des Livres Canoniques tant de l'Ancien que du Testament , comme de vé-Nouveau rités reconnues & dûment prouvées d'ailleurs, il ne faut pas croire neanmoins, que nous soions incapables d'errer en la Foi, pourvu que nous appuions nôtre croiance sur l'autorité de ces Livres, parce que nous pourrions en prendre mal le sens. La Raison nous dicte par consequent, qu'avant que d'embraffer aucun Logme

nous nos p divine obscu beauc pas fa qu'el mond pas, les C En e n'ont ture? ils vo fenfiv quoi n'estımmo M

Con

Dogr

ces L femer ne le

rés qu

fens |

VOIL

res à fentir la boi pondr parce

pas (

plus

dont ! falut . erites

ntient

, en

table

lans

mon-

e les

feroit

hors

our-

fens

Tions

fens

otre

nous

III.

s ici

ivres

du

vé-

l'ail-

oins,

n la

ôtre

res,

mal

onfe-

icun

gme

Dogme, quel qu'il soit, sur l'autorité de ces Livres, nous devons examiner soigneusement s'il y est véritablement contenu, & ne le recevoir qu'après nous être bien assurés que nous ne nous trompons point sur le sens des Passages, où nous croions apercevoir le Dogme en question. Autrement nous courerions risque souvent de prendre nos propres Imaginations pour des Vérités divinement révélées, vû que l'Ecriture est obscure en plusieurs endroits, & qu'il y 2 beaucoup de matiéres sur lesquelles il n'est pas facile de comprendre le vrai sens de ce qu'elle nous dit, de l'aveu de tout le monde. Et, quand on n'en conviendroit pas, les grandes disputes qui regnent entre les Chrétiens ne le prouveroient que trop. En effet les Docteurs des différens partis n'ont-ils pas également recours à l'Ecriture? N'est-ce pas l'arsenal commun, où ils vont se munir d'armes offensives & dé-N'y trouvent-ils pas tous de quoi attaquer & de quoi se desendre? Et n'est-ce pas ce qui rend les contestations immortelles?

Mais on demande, fi l'Ecriture n'est pas du moins claire & à la portée des plus simples, sur les choses nécessaires à salut? Si nous étions dans les sentimens que beaucoup des gens ont, la bonne foi ne nous permettroit pas de répondre affirmativement à cette question; parce qu'ils mettent au rang des Vérités, dont la croiance explicite est nécessaire au falut, plusieurs Dogmes, qui, bien loin d'être

enseignés clairement dans l'Ecriture, n'y font pas même contenus au jugement de beaucoup d'autres. Une chose bien certaine du moins, c'est qu'ils sont obligés, pour les exprimer, de se fervir d'autres termes que ceux de l'Ecriture: or, fi ces Dogmes étoient enseignés clairement dans ce divin Livre, quelle nécessité y auroit-il d'emploier d'autres termes que les fiens! Ce qu'il y a de plus admirable encore, c'est que les Docteurs dont il s'agit, pour expliquer leurs Articles Fondamentaux, composent de gros volumes que très-peu de personnes sont capables d'entendre. Mais, si ces Points sont enseignés clairement dans l'Ecriture, ne feroient-ils pas mieux d'y renvoier les gens, que de se fatiguer la tête à donner ces explications métaphisiques & alambiquées, où le Peuple ne voit goute. Avouons donc, qu'il n'est pas aifé de satisfaire à la question proposée, dans le sistème de ces Mrs. Mais, comme nous n'avons pas les mêmes idées qu'eux à cet égard, il nous est aussi moins mal-aifé qu'à eux de resoudre cette diffculté. Quoique nous avouions que l'Ecriture est obscure en bien des endroits, & même sur des matiéres qui passent dans certaines societés pour fondamentales, on n'en peut cepandant pas tirer aucune consequence dans nôtre sistème contre la clarté & la suffisance de l'Ecriture sur les choses nécessaires à salut. En effet, s'il y a des endroits obscurs dans l'Ecriture, on ne peut nier qu'il n'y en air aussi de très-clairs, & QUI

J E n'a p

Con

qui fe

je fou

braffe

me u

enfeig

qui e

n'est

Foi,

Dieu :

vélée

qu'ell

n'est o

critur

laque

Perso

me A

voir C

remen

jeaio l'obsc

car, p

faudre

l'autre

qu'il 1

de Fo

tient ver l'

n'y a

qu'on

CE

effet i

Connoissances Humaines, Chap. VIII. 79 qui font à la portée des plus simples. je soutiens que personne n'est obligé d'embraffer comme une Vérité révélée, ou comme un Article de Foi, que ce qu'il trouve enseigné clairement dans l'Ecriture; & c'est qui est facile de démontrer. Car personne n'est obligé de croire comme un Article de Foi, que ce qu'il sait avoir été révélé de Dieu; or il ne sait qu'une chose a été révélée de Dieu, qu'autant qu'il est certain qu'elle est contenue dans l'Ecriture; & if n'est certain qu'elle est contenue dans l'Ecriture, qu'à proportion de la clarté avec laquelle il trouve qu'elle y est enseignée. Personne n'est donc obligé de croire com-me Article de Foi, & ne doit même recevoir comme tel, que ce qu'il trouve glairement enseigné dans l'Ecriture. CELA supposé, on voit bien que l'Ob-

, n'y

nt de

cer-

ligés.

utres

fi ces

dans

O't-il

iens!

core,

pour

taur,

s-peu

ndre.

laires pas

se fa-

s mé-

euple

n'elt

ofée,

com-

idées

noins

diffi-

1'E-

s, &

s cer-

n'en

quen-

té &

holes

a des

peut

s, &

dal

cet a suppose, on voit bien que l'Objection qu'on nous fait, & qu'on prend de l'obscurité de l'Ecriture, n'a aucune force; car, pour rendre cet argument concluant, il faudroit qu'on pût nous prouver l'une ou l'autre de ces deux choses, ou qu'il n'y a rien dans l'Ecriture qui ne soit obscur, ou qu'il y a des Vérités que nous devons croire de Foi explicite, & que l'Ecriture ne contient point clairement. Si on pouvoit prouver l'une ou l'autre de ces deux choses, il n'y auroit rien à repliquer; mais c'est ce

qu'on ne pourra jamais faire. JE foutiens même, que cette Objection n'a pas plus de force au sujet des Igno-

rans qu'à l'égard des Savans, parce qu'en effet il n'est pas plus difficile aux uns qu'aux

autres de trouver dans l'Ecriture ce qu'ils doivent croire. J'avoue qu'il y a tel Pas. sage impénetrable à un Ignorant, qui sen clair pour un Savant. Mais que peut-on conclure de-la? C'est que la Foi du Savant doit avoir plus d'entendue & embrasser plus de Vérités, que celle de l'Ignorant, Et qu'y a-t-il d'absurde en cela? Qu'y a-t-il même, dont tout le monde ne convienne? Mais il ne s'ensuit pas de-là que l'Ignorant ait plus de peine à croire ce qu'il trouve enseigné clairement dans l'Ecriture, que n'en a le Savant à se persuader ce qu'il y trouve aussi de clair de son côté.

Je vais plus loin presentement, & je dis, qu'on ne peut rien concevoir comme essentiel à la Religion & comme nécessaire au falut, qui ne soit contenu dans l'Ecriture d'une maniere claire & proportionnée à l'intelligence des plus simples. Proposition ne me paroît pas non plus bien

difficile à prouver.

En effet, la seule Raison nous apprend que la Religion ne peut consister qu'en deux choses: l'une est, de nous faire connoître où nous pourrons trouver le souve rain bonheur, auquel nous aspirons naturellement; & l'autre, de nous enseigner les moiens d'y parvenir. On ne peut rien concevoir dans la Religion qui ne se raporte à l'un ou à l'autre de ces deux chefs. D'ou il est aise de conclure, qu'il ne peut rien y avoir d'absolument nécessaire dans la Religion, que les choses sans lesquelles on ne peut connoître ce bonheur, ou que celles fans

Co fans il eff de la elle elle f les fa l'on qu'il table conti qui e n'est tions loien Simp il fat à d'a

allon I. étern ne f comp Testa Réfu croir l'Eva dispu se tro pinio circo vient diffic fur le Il s'a

aux ]

Connoissances Humaines, Chap. VIII. 81 fans lesquelles on ne peut y parvenir: car il est clair, que, cela étant l'unique but de la Religion, on a sujet d'être satisfait, si elle nous apprend ces deux choses, & si elle fournit des lumieres affez claires pour les faire connoître à tout le monde. l'on trouve donc dans l'Ecriture tont ce qu'il faut savoir pour connoître nôtre véritable bonheur & pour y parvenir, on sera contraint d'avoner, qu'elle contient tout ce qui est essentiel à la Religion. Mais, ce n'est pas encore tout; il faut que les instructions, qu'elle nous donne là-dessus, y soient contenues si clairement que les plus Simples puissent les entendre. Autrement il faudra nécessairement qu'ils aient recours à d'autres lumieres là-dessus, c'est-à-dire, aux Interprétes ou à la Tradition. Nous

qu'ils

l Paf.

i fera

eut-on

lu Sa-

braffer

nt. Et

a-t-1

enne?

norant

rouve

, que

ju'il y

& je

omme

effaire

'Ecri-

onnée

Cette

s bien

prend

qu'en

con-

ouve-

natu-

eigner

t rien

D'où

t rien

a Re-

on ne

celles

fans

I. Pour ce qui regarde le Bonheur éternel, personne ne peut disconvenir qu'il ne suffise d'avoir le sens-commun pour comprendre, en lisant l'Ecriture du N. Testament, que les Apôtres y promettent la Résurrection & la Vie éternelle à ceux qui croiront en Jesus-Christ, & qui obéiront à l'Evangile. Auffi n'y a-t-il jamais eu de disputes là-dessus entre les Chrétiens. Il se trouve seulement quelque diversité d'opinions sur le tems & sur quelques autres circonstances de ce Bonheur, mais on convient du fond de la chose. Ainsi toute la difficulté, s'il y en a, tombe uniquement sur les moiens d'obtenir cette récompense. Il s'agit de savoir s'ils sont tous contenus

allons examiner ce qui en est.

dans l'Ecriture Sainte, & d'une maniere f claire qu'il ne faille qu'avoir l'usage de la

Raison pour les entendre.

Tout ce que l'Ecriture nous en dit se raporte encore à ces deux chefs; savoir, mettre sa confiance en Dieu, & obeir à fes Commandemens. Qu'on life les Ecrits des Prophetes & des Apôtres avec toute l'attention possible, & on n'y trouvers point autre chose. Mais, pour nous renfermer dans le Nouveau Testament, on ne peut pas nier, que tout ce que les Apôtres nous y apprennent ne tende unique ment à nous obliger de croire en Dieu & en Jesus le Messie, & d'obéir à l'Evangile. On apelle croire en Dieu, se confier en lui & espérer en ses promesses, selon l'usage de toutes les langues & felon le consentemen de tous les Chrétiens, qui tombent d'accord qu'au fond cette phrase signifie cela, malgré toutes les disputes que les Docteurs ont entre eux fur la nature & les propriétés de la Foi. Et c'est aussi la seule chose que le peuple entend, lorsqu'on lui parle de croiren Dieu. Or je demande, présentement, si l'Ecriture ne nous commande pas de croire en Dieu, d'une maniere si claire & s formelle, qu'il ne faut qu'avoir le sens-commun pour l'entendre? Certainement, si cela n'est pis clair, il n'y a rien au monde de clair & d'évident, & les Pyrrhoniens auroient raison de dire qu'il n'y a qu'une chofe certaine, lavoir qu'il n'y a rien de certain.

Pour ce qui regarde les moeurs ou la conduite de la vie, tout ce que Dieu nous

com:

com que port dre nous ceux le F rien porté aport de bo lumi donn Apôt lons du re l'Ho qu'il Tella lonne

périer M & lui fans ( dema deme noit e les I

puisse

que L

& c'e

croire mens viden

fairen

Connoissances Humaines, Chap. VIII. 83 commande à cet égard, tant dans le Vieux que dans le Nouveau Testament, se raporte aux devoirs que nous devons rendre directement à la Divinité, à ceux qui nous regardent nous-mêmes, & enfin à ceux auxquels nous sommes obligés envers le Prochain. Or, je soutiens qu'il n'y a rien en tout ceci qui soit au dessus de la portée des plus Simples, pourvû qu'ils y aportent quelque attention, & qu'ils tachent de bonne-foi de comprendre, par les seules lumieres de la Raison que Dieu leur a donnée, ce que disent Jesus-Christ & ses Apôtres. On voit assez que nous ne parlons pas ici des Passages particuliers, mais du résultat qui peut naître dans l'esprit de l'Homme du monde le plus groffier, après qu'il aura lû ou entendu lire le Nouveau Testament. Il est certain qu'il n'y a personne, pour peu d'esprit qu'il ait, qui né puisse se former une idée de l'obéissance que Dieu demande de nous dans ces Livres; à c'est de quoi l'on est convaincu par ex-

Mais, dira-t-on, pour croire en Dieu à lui obeir, il faut savoir diverses choses, lans quoi on ne peut avoir la Foi que Dien, demande de nous, ni obéir à ses Comman-On en convient, & on reconnoit que, pour être sauvé, il faut savoir les Doctrines, sans lesquelles on ne peut croire en Dieu, ni obeir à ses Commandemens. C'est une vérité de la dernière évividence. Mais, de quoi faut-il être nécessairement persuadé pour s'acquitter de ces F 2

deux.

ou la now

icre fi

de la

dit fe

voir.

Eir à

Ecrits

toute

uvera

ren-

, on

Apo-

ique-

eu &

ngile.

er en

u fage

fente-

d'ac-

cela,

cleurs

tés de

que le

oire en

Ecri-

ire en

nelle,

pour

ft pas

air a

railon

taine,

périence.

com:

plû

les,

y el

elle

bier

ce I

con

plus

rien

déte

tes,

d'ob

Si l'

ces

ront

n'en

ie se

pas 1

putes

ne r

que

dont

& qu

nous

dami

qui r E r

fonne

ple P Cont

avec & qu

voir p

verle

Trad

deux devoirs? Pour se confier en Dieu, il faut être persuadé qu'il y a un Dieu, c'est. à dire, un Créateur & un Conservateur de toutes choses; que c'est lui qui nous a parlé par le Ministère de Jesus-Christ & des Apôtres; que ce Dien est misericordieux, qu'il aime la vertu & hait le vice, qu'il n'est point menteur, & qu'il est tout-puissant pour effectuer ses promesses & ses Il n'en faut pas savoir davanmenaces. tage, pour comprendre que nous devons lui obeir. Faut-il être Théologien, pour voir tout cela dans le Nouveau Testament? Ou plûtôt ne faut-il pas être privé! de Sens & de Raison, pour ne l'y ras voir? Cela étant, on prieroit volontiers ceux qui sont d'un sentiment contraire, de nous montrer qu'il y a quelques Dogmes, fans lesquels on ne peut parvenir au salut, qui ne soient point compris dans ceux dont on vient de parler.

La Raison nous apprend que Dieu, qui est juste, ne moissonnera pas où il n'aura pas semé: je veux dire, qu'il ne nous jugera que selon les sumieres qu'il nous aura données, & qu'il sera satisfait de nôtre piété, si nous obéissons à ses Commandemens, c'est-à-dire, à ceux qui nous sont connus comme tels, & à l'égard desquels nous avons une certitude raisonnable qu'ils sont émanés de lui. Pour ce qui regarde les Articles controversés entre les Théologiens, ce n'est pas une petite difficulté souvent que de savoir qui a raison, ou qui a tost. Que dis-je? la plû-

(4)

Commoissances Humaines, Chap. VIII. 85 plupart de ces Controverses sont si subtiles, que parmi les Gens même du métier il y en a peu qui sachent précisément en quoi elles confistent, & qui soient en état de bien poser l'état de la question. Cependant ce n'est pas tout que de connoître en quoi consitte le noeud de la difficulté, il faut de plus en savoir la véritable solution. rien n'est plus difficile souvent que de se déterminer parmi tant d'Opinions différentes, qui sont toutes armées de preuves & d'objections contre le Sentiment contraire. Si l'on fait donc confister la Religion dans ces Controverses, de quel côté se tourneront les pauvres Laiques sans étude, qui n'entendent pas même les termes dont on ie sert pour les exprimer? Auffi n'est-il pas nécessaire qu'ils entrent dans ces difputes, ni qu'ils se mêlent d'en juger. Dieu ne nous l'ordonne nulle part: & pourvu que nous embrassions les Dogmes positifs. dont tout le monde reconnoît la nécessité, & que nous vivions conformément à cela, nous ne devons pas craindre qu'il nous condamne, puisque nous aurons fait tout ce qui nous aura été possible.

u, il

'eft-

ir de

par-

z des

ieux,

qu'il

puil-

x fes

avan-

as lui

voit

nent?

Sens

Cela

font

ontrer

quels

Coient

nt de

, qui

us ju-

s aura

nôtre Com-

x qui

à l'é-

le rai-

Pour

s une

ir qui

je? ha

plå-

En effet, je ne crois pas qu'il y ait perfonne si déraisonnable, que d'éxiger du simple Peuple qu'il examine à fond toutes les Controverses qu'on agite depuis long-tems avec tant de subtilité parmi les Chrétiens, & qui croïe qu'on sera condamné pour n'avoir pas examiné, par exemple, la Controverse touchant l'Eglise, ou celle touchant la Tradition. Tout ce que peut faire le Peu-F 2

ple en ces occasions, c'est de s'en tenir 1 ce dont conviennent les Théologiens de part & d'autre, c'est-à-dire, à ce qui est si clair parmi les Chrétiens, que personne n'en peut douter. On peut hardiment déferer à l'anporité des Ecclesiastiques des differens partis, lorsqu'ils conviennent tous ensemble de quelque chose; car il faut qu'elle soit bien claire, pour que ces Messieurs s'accordent entre eux à son sujet, Quand on veut que le Peuple suive la voie de l'Auto. rite, fi on l'entend de cette maniere, il faut avouer que cela se peut pratiquer en toute füreté. Or, la Providence a si bien réglé toutes choses, que tout ce qu'il faut savoir pour croire en Dien, & pour obeir à ses Commandemens, est de cette nature.

Pour le reste, le Peuple n'a que faire d'en juger; il ne le doit pas même: car Sens commun nous convainc, que de juger d'une chose qu'on ne connoit pas suffisanment, ou que de s'en raporter à l'autorité de quelqu'un, sans en avoir aucune raison solide, c'est jetter au fort la décision du vrai & du faux, du juste & de l'injuste; puisque l'on n'a aucune certifude raisonnable qu'on ne se trompe pas. Ceux qui se conduisent de la sorte parmi les Chrétiens sont attachés à la Religion de leur pais par les mêmes motifs que les Chinois, les Indiens, & les Mahométans, font attachés chacun à la leur; &, si cos Chrétiens dont nous parlons étoient nes à la Chine, aux Indes, ou dans la Turquie, ils seroient dans les Opinions de ceux parmi

tel

de !

gio

té,

crû

dan

s'in

te c

qu'i

Car

je f

la v

1'éd

leur

pas

fauf

J

ron

dire

doit

Reli

on T

res p

polé

rive

à re

qu'il

d'ex

ne f

choi

roit

pas 1

vain

de l'

V

Connoissainces Humaines, Chap. VIII. 87 resquels la Providence les auroit fait naître : de sorte que, s'ils croient à la vraie Religion, s'ils fe trouvent dans le parti de la Vérité, ce n'est que par hazard; à ils auroient crû de même à la fausseté, s'ils étoient nés dans un pais idolatre ou hérétique. Or, s'imagine-t-on que Dieu leur tiendra compte de cet attachement aveugle & teméraire qu'ils auront eu par hazard pour la bonne Caule? Pour moi, je ne le pense pas, & je suis persuadé que ceux qui ne croient à la véritable Religion, que par le préjugé de l'éducation, c'est-à-dire, sur l'autorité de leurs Parens ou de leurs Prêtres, ne sont pas plus louables, que ceux qui croient à la fausse, fondés sur les mêmes principes.

Je ne doute pas que ceux, qui réfléchiront attentivement sur ce qu'on vient de
dire, ne comprennent facilement qu'on ne
doit porter aucun jugement en matière de
Religion, sans être bien instruit de ce dont
on veut juger, & sans avoir des regles sures pour distinguer le vrai du faux. Cela
posé, il s'ensuit évidemment, que, s'il arrive que l'on veuile contraindre quelqu'un
à recevoir ou à condamner des sentimens
qu'il n'est pas en état de comprendre ni
d'examiner, le Sens commun veut qu'il
ne sasse ni l'une ni l'autre de ces deux
choses, puisqu'il ne sait pas s'il n'embrasseroit point l'Erreur, ou s'il ne condamneroit

pas la Vérité.

nir 1

e part

clair

1 peut

l'an-

par-

emble

e foit

s'ac-

nd on

Auto.

1 faut

toute

réglé

lavoir

à ses

faire

: car

que

con-

s'en

ns en

er au

juste

certi-

pas.

parnu

on de

e les

taus,

fi ccs

nés à

quie,

parmi lel Vou Lez-vou s vous affûrer s'il est convaincu de ce principe général du Bon-Sens & de l'Equité, demandez lui, s'il est permis de

F 4

faire une action importante, & dont les suis tes peuvent être dangereuses, pendant que I'on ne sait pas si cette action n'est point mauvaise & desagréable à Dieu? Vous verrez qu'il vous répondra sans hésiter qu'il n'est point permis d'agir en pareil cas. On voit par - la qu'il n'y a personne, quelque fimple ou ignorant qu'on le suppose, qui ne comprenne fort bien qu'on ne doit s'abstenir de juger de Controverses de Théologie qu'on n'entend point, & qu'on ne doit point condamner & encore moins maltraiter ceux dont on n'est pas en état d'examiner les sentimens, ni par consequent de juger si ces sentimens sont vrais ou faux.

CEPENDANT, au lieu de cette retenne si sage & si nécessaire, la Multitude aveugle s'ingére par-tout de juger des Controverses les plus obscures & les plus embarassées, ou plutôt elle se mêle de prendre parti sans connoissance de cause, & sert d'instrumens aux Personnes mal-intentionnées pour persécuter cruellement ceux qui s'éloignent des sentimens reçus publiquement, quelque irréprochables qu'ils foient d'ailleurs en leur

conduite.

ennathnoa. k Mais, le grand nombre de ceux qui agissent imprudemment, & injustement, ne change pas la nature des choses. Ce sera toûjours, quoiqu'on en dise, une extrême imprudence & une injustice manifeste, que de condamner ou d'absoudre dans une chose de grande importance sans connoissance de cause. Pour en convaincre les Chrétiens, il n'y a qu'à leur représenter cette con.

conc l'on que bien de c tre, diser tre l qu'il re de pres de J hom tinud à cai trem dout prife tôt c dono tres :

> mên vien mall fur-t liber tre a vres pas parce

> > en d

nem

des

Connoissances Humaines, Chap. VIII. 89 conduite dans une autre Religion. Que l'on demande à un Chrétien de telle Secte. que l'on voudra, si les Mahométans font bien de ne point examiner leur Religion, & de condamner la Chrétienne sans la connoître, s'ils font bien de croire tout ce que leur disent leurs Mouftis, & leur Alfaquis, contre les Chrétiens? Il répondra sans doute qu'ils font très-mal. Si on continue encore de lui demander, si un Mahometan, après avoir reconnu la vérité de la Religion de Jesus-Christ & la fausseté de celle de Mahomet, peut dissimuler toute sa vie, & continuer à faire profession du Mahométisme .. à cause du danger qu'il y auroit de faire autrement? Notre Chrétien répondra sans doute encore, que ce Mahométan doit mépriser ce danger, & s'exposer à tout, plutôt que de trahir sa conscience. Quon fasse donc généralement ce qu'on exige des autres; car il est visiblement injuste de faire des loix qu'on ne veut pas observer soimême.

On me dira peut-être, que ce que je viens de dire est clair & évident, mais que malheureusement cela n'est d'aucun usage, sur-tout dans les Païs, où il n'y a point de liberté de conscience, où il faut se soumet-tre aux décisions de Théologiens, où les pauvres Laïques ne peuvent juger de rien, non pas même s'il est juste de se soûmettre; parce qu'il n'est point permis de révoquer en doute ce Point sondamental du Gouver-nement Ecclesiastique, établi dans ces Païs-

FS

là.

cho-Iance Chrécette con-

fui-

que

point

ver-

qu'il

On

elque

, qui

s'ab-

colo-

doit

Itrai-

ami-

nt de

IX.

enue

eugle

rerles

lées,

fans

mens

per-

it des

ue ir-

leur

jui a-

t, ne

fera

rême

là. J'avoue tout cela. Ainfi le meilleur conseil qu'on pourroit donner à ceux qui se trouvent soumis à une pareille domination, & qui néanmoins seroient disposés à faire un bon usage de leur Raison, & conforme aux Regles qu'on vient d'établir : le meilleur conseil, diseje, qu'on pourroit leur donner, seroit de quitter un tel Pais pour se iretirer en quelque autre endroit, & s'y attacher à une Societé Ecclesiastique, dans laquelle il leur fut permis de ne professer que ce qu'ils seavent avoir été révélé de Dieu, & de vivre conformément à leurs lumieres. Car il ne faut pas être fort habile pour juger qu'on ne doit rien faire sans savoir fi l'on fait bien en cela. St. Paul l'enfeigne expressément, & les Paiens même ont reconnu cette Vérité. Un Homme par consequent, qui se trouve en pareil cas, feroit fort bien d'abandonner la Societé de ceux qui le tirannisent, pour se ranger parmi ceux qui lui laissent - la liberté de vivre selon sa conscience, quoique d'ailleurs il ne se mêle pas de juger du fonds des Controverses. Cette conduite ne peut-être desagréable à Dieu; qui vent que chacun agife felon qu'il est pleinement persuadé en son espris.

On nous objectera peut-être ici, que puisqu'il y a, de notre propre aveu, des endroits obscurs dans l'Ecriture, & des Passages si difficiles qu'on ne peut guéres s'assurer de les entendre dans leur vrai sens: on m'objectera, dis-je, qu'on ne peut juger par consequent si ces endroits n'enseignent

rien

don peut table autr une de t

rien

ou s

Aut l'esp rien

la D

pole pour pont pont

fe p

part pern vent fans

cule n'a lum

me i

critt

Connoissances Humaines, Chap. VIII. 91 rien qui soit contraire à la droite Raison, on s'ils ne contredisent pas à la Doctrine contenue en d'autres Passages. J'avoue or'on n'en peut pas juger par les passages dont il s'agit, puisqu'on suppose qu'on ne peut pas s'affûrer d'en comprendre le veritable fens; mais on peut conclure, tant des autres endroits où ils enseignent clairement une Doctrine très-saine & très-pure, que de toutes les preuves qu'ils ont données de la Divinité de leur Mission: on peut conclure, dis-je, de toutes ces choses que ces Auteurs étoient des hommes conduits par l'esprit de Dien, & par consequent qu'ils n'ont rien enseigné de faux ni de contradictoire.

On demande en second lieu, pourquoi il le rencontre tant d'endroits obscurs & presque inexplicables dans un Livre qu'on suppose avoir été écrit par Inspiration divine pour l'instruction du Genre humain? Je répons à cela, que notre esprit est trop borné pour pouvoir juger des fins particulières que se propose la Providence dans la plupart des choses qu'elle fait ou qu'elle permet; & qu'il y a de la témérité souvent à vonloir en rendre raison : ainsi, sans m'amyser à rechercher ici trop curiculement les raisons pour lesquelles Dieu n'a pas jugé à propos de répandre plus de lumière sur les Ecrits Sacrés, je dis qu'il doit nous suffire, & que nous devons même rendre à la Bonté Divine de très-humbles actions de graces, de ce qu'elle a bien voulu nous enseigner clairement dans l'Ecriture, & la fin à Jaquelle nous devons ten-

x qui minaofés à

ir: le ourroit 1 Païs droit,

proévélé leurs

habile ns fal l'enmême

cas, eté de parmi

re feil ne ontrodefa-

agisse

que s en-

juger gnent

rien

tendre, & les moiens qui peuvent nous y conduire. Voilà les deux choses qu'il nous importoit uniquement de savoir. Pour le reste, si le S. Esprit ne nous l'a pas fait proposer avec autant de clarté, c'est qu'il n'étoit pas nécessaire sans doute que nous en eussions des idées si distinctes & si précises; & que d'ailleurs il a eu de très-bonnes & de très-sages raisons pour en user de la sorte, quoiqu'il ne nous appartienne pas, ou plutôt qu'il ne nous soit point possible.

de pénétrer jusques-là.

IL se trouve encore beaucoup de gens qui sont étonnés que le stile des Apôtres ne soit pas plus clair, plus élegant, plus fuivi, & qu'il y ait dans leurs Ecrits beaucoup d'expressions, de phrases, & de raisonnemens, qui paroissent vagues & embarassés; vû qu'ils avoient été choisis de Dieu pour être les Ministres de sa Parole, & que pour cet effet ils avoient reçu le S. Esprit avec le don des langues, & tous les autres dons nécessaires, pour annoncer aux hommes avec plus d'efficace les Vérités célestes. Mais ce scandale ne provient, que de ce que ces Personnes s'imaginent, que le S. Esprit ait dicte, mot pour mot aux Apôtres tout ce qu'ils ont mis par écrit : il me paroit donc que ce n'est point-là l'idée qu'on doit se former de la maniere dont ils furent inipirés.

AVANT que d'expliquer ce que nous pensons sur ce sujet, nous remarquerons premierement, qu'on peut ranger en trois classes les choses qui sont contenues dans

S

1es

dans

feco

par

me

Vér

pren

les (

ou p

men

elle

véla

Voit

vang

te c

Suffit

2. (

Aa

1.

poca Rév

char

tem

pôti

me fpire

fur les

para mér

cho

àc

I.

Connoissances Humaines, Chap. VIII. 93

les Ecrits des Apôtres. Nous mettrons dans la premiere les Révélations, dans la feconde les choses qu'ils avoient apprises par la vûë & par l'ouïe, & dans la troisième les raisonnemens qu'ils faisoient sur les Vérités qu'ils connoissoient par les deux premieres voïes. Car les Apôtres ont écrit les choses qu'ils savoient, ou par révélation, ou par la voie des Sens, ou par le raisonnement.

I. Pour les Révélations particulières, elles sont en petit nombre; comme la Révélation qu'eut S. Pierre, lorsqu'il fut envoié vers Corneille pour lui annoncer l'Evangile & le bâtiser; ce que S. Paul raporte que le Seigneur lui dit : Ma grace te suffit: car ma vertu s'accomplit en l'infirmité. 2. Cor. XII. 9; Ja Vision du Macedonien. Ad. XVI. 9; ce que S. Paul dit dans fa 1. Timoth. IV. 23; & enfin toute l'Apocalipse. Mais, comme ces Visions ou Révélations n'ont pas été écrites sur le champ, que la plupart ne l'ont été que longtems après, & que pendant cet intervalle elles ont été confiées à la mémoire des Apôtres, il faut sans doute raisonner de même fur la maniere dont ils furent inspirés en écrivant ces Révélations, que sur celle dont ils furent inspirés en écrivant les choses qu'ils avoient vûes & ouies auparavant, & dont ils avoient conservé la mémoire.

IL nous faut donc passer maintenant aux choses de la seconde classe, c'est-à-dire, à celles que les Apôtres avoient apprises

par

Mais e ces it ait ut ce donc oit se t in-

ous y

nous

our le

t pro-

l n'é-

us en

préci-

onnes

de la

pas,

gens

ootres

plus

beau-

illon-

assés;

pour

pour

avec

dons

avec

lible,

nous erons trois dans

les

par le moien des sens. Sur quoi je remarque encore qu'on peut distinguer deux différens tems dans la vie des Apôtres, savoir celui qui a précédé leur Vocation, & celui qui l'a suivi. Pendant le premier, ils furent élevés & instruits dans la Religion Judaique, de la maniere qu'on avoit coûturne de l'enseigner alors au commun Peuple. Après leur Vocation à l'Apostolat, ils furent attachés inséparablement à la suite de leur divin Maître, & l'accompagnerent par-tout. Ils eurent le bonheur d'être témoins de ses miracles, & d'entendre les discours admirables qu'il faisoit en public, outre les leçons pleines de sagesse

qu'il leur adressoit en particulier. CELA posé, il s'agit présentement de savoir de quelle nature étoit l'Inspiration qui conduisoit les Apôtres lorsqu'ils écrivirent les choses qu'ils avoient apprises par la voie qu'on vient de marquer. Sur quoi il me semble qu'on ne doit pas recourir au miracle sans nécessité, ni supposer que le S. Esprit ait de nouveau suggéré & soufflé, pour ainsi dire, aux Apôtres ce qu'ils favoient déjà. Il n'a été obligé d'agir que pour supléer à la nature, c'étoit assez qu'il parlat lorsqu'elle se taisoit. Il ne faut pourtant pas s'imaginer que le S. Esprit ait été le simple spectateur de la manière dont les Facultés des Apôtres faisoient leurs fonctions. Il faut reconnoître 1. qu'il a étélle premier Mobile de leur composition, en leur fournissant les occasions d'écrire & en les y poullant secrétement; 2. qu'il a préjide

fidé entre saferi essaferi

vues voie. PC qu'ils noifle mier me fe fecor Elpri tirer crois noîtr la lib expre relle enfin fibles Dieu aux h dire de S. S. E qu'or de la Les I quitte Leur

lonté

en é

tant ;

Connoissances Humaines, Chap. VIII. 95 fidé aux choix des matiéres qui devoient entrer dans leurs Ouvrages; 3. qu'il a sassemi leur mémoire lorsqu'il étoit nécessaire, en retraçant dans leur cerveau les idées des choses, qu'ils avoient vues, ouies, ou apprises par quelque autre voie.

Pour ce qui regarde les raisonnemens qu'ils faisoient sur les Vérités qu'ils connoissoient par l'une ou l'autre des deux premieres voies que nous avons marquées, il me semble encor qu'il suffit d'admettre un secours & une direction particulière du S. Esprit, qui les empéchat de s'égarer, & de tirer de fausses consequences. Mais je ne crois pas qu'on puisse se dispenser de reconnoître que le S. Esprit laissoit aux Apôtres la liberté d'arranger leurs penfées & leurs expressions, comme ils auroient fait naturellement en toute autre rencontre. Car enfin, ils n'étoient pas des instrumens insenfibles, ni des organes purement passifs, dont Dieu se servit pour decouvrir sa volonté aux hommes. En ce cas-12, on ne devroit pas dire l'Evangile de S. Matthieu ni l'Epitre de S. Paul, mais l'Evangile & l'Epitre du S. Esprit. Or ce n'est point-là l'idée, qu'on doit avoir des Ecrits des Apôtres, ni de la maniere dont ils furent composés. Les Facultés naturelles de ces Ecrivains s'acquittoient de leurs fonctions ordinaires. Leur mémoire, leur jugement, leur volonté, n'agissoient pas moins que leur main en écrivant, ou que leur bouche en dictant; mais, tout cela se faisoit sous la direction

emarx difs, faon, & er, ils ligion

coû-

postoient à comnheur

ntenoit en ageste

ent de ration écries par quoi rir au une le ufflé, ls fa-

qu'il pourt été

t les fonctétle

, en

pré-

tion du S. Esprit, qui présidoit à la compo. sition, & qui supléoit aux defauts de ces Facultés, ou qui les fortifioit, lorsqu'il en étoit besoin.

AINSI, l'on ne doit pas être surpris de trouver dans les Ecrits des Apôtres des traces de la méthode ordinaire que suit l'esprit humain, lorsqu'il agit sans aucun secours surnaturel. L'Homme dans le cours ordinaire médite, raisonne, prend conseil, & avance par-là de lumieres en lumieres; puis donc que l'on suppose que l'Homme agit dans les Apôtres, quoique sous la direction du S. Esprit, il ne faut pas s'étonner que l'on trouve dans leurs Ecrits des façons de parler humaines, des expressions de doute par exemple. Cela ne conviendroit point à Dieu, qui sait tout, & qui ne doute de rien; mais cela n'est pas incompatible dans un Homme qui agit sous les ordres & avec l'affistance de Dieu; parce que Dieu peut, en le dirigeant, le laisser en doute sur certaines choses, & le laisser parler en Homme. C'est ainsi que l'on trouve de ces sortes d'expressions dans S. Paul. Peut-être que je m'arrêterai chez vous, dit - il aux Corinthiens. Peut -être a-t-il été separé de toi, dit-il a Philemon en parlant d'Onesime, afin que tu le reconvrasses pour jamais. On doit encore raporter à cette classe les expressions indéterminées sur le tems où certaines choses sont arrivées, comme lorsqu'ils difent, environ ce tems-là. C'est ainsi que l'Homme parle,

& le calio M

confi bilité fidere apella gile. Doct gnage voir : trine céles curen gues, l'on p dans partie l'Eva accor diffine le S. dirige miére leur r que I move étoit te véi **fuppo** 

> velop & les Qi

l'acco

pondu

& le S. Esprit n'a pas voulu dans ces occassons réformer le stile humain.

mpc.

e ces

'il en

ris de

s des

e fuit

aucun

ns le

prend

en lu-

que

Olque

faut

leurs

, des

ela ne

out, &

elt pas

t sous

par-

laisler

laisser

e l'on

ins S.

chez

t - être

on en

recon-

rapor-

déters sont

parle,

à

Mais, pour mieux connoître en quoi confistoit & jusqu'où s'étendoit l'infaillibilité des Apôtres, je crois qu'il faut considerer le dessein que Dieu a eu, en les apellant, & en les envoiant prêcher l'Evangile. C'a été sans contredit d'en faire des Docteurs, par le ministere & sur le témoignage desquels les Hommes pussent recevoir avec une certitude raisonnable la Doctrine de Jesus-Christ comme une Doctrine céleste & révélée. Voilà pourquoi ils recurent le S. Esprit, avec le don des langues, & les autres dons miraculeux. Ainsi l'on peut distinguer deux sortes de choses dans les Ecrits des Apôtres. Les unes appartiennent directement à la Doctrine de l'Evangile. Les autres n'en sont qu'un accompagnement ou un accessoire. Cette distinction posée, on voit clairement, que le S. Esprit leur avoit été donné pour les diriger principalement par raport aux prémiéres. S'ils avoient pû prévariquer dans leur ministère à cet égard, le grand dessein, que Dieu se proposoit d'exécuter par leur moyen, auroit été sans effet. La promesse étoit que le S. Esprit les conduiroit en toute vérité par raport à ce grand but: si l'on suppose donc que l'événement n'a pas répondu à cette magnifique promesse, on enveloppe dans la même accusation le Maître & les Disciples.

l'accompagnement de cette Doctrine, l'on

met

· met ordinairement en ce rang les Proverbe, les Affaires particulieres des Apôtres, le Citations, & quelques autres menues cir. constances de certains Faits. Sur quoi nous disons I. que l'on ne doit chercher dans la Proverbes cités par les Apôtres d'autre infaillibilité que celle du but & de l'applica-Pourvû que l'usage en soit bon & la consequence droite, on n'en peut rien conclure contre nôtre sentiment. Par nport aux Affaires particulieres, dont les Apotres parlent quelque fois dans leurs Ecrits, la direction du S. Esprit n'alloit qu'à les empêcher de rien écrire contre la bienséance Il y a plus de difficulté sur le bon-sens. les Citations, & sur quelques legeres circon. stances de certains Faits, raporteés dans le N. Testament. Il y en a qui croïent queles Apôtres se sont quelquesois mépris dans ces deux cas, sans que cela fasse pourtant aucun tort à l'infaillibilité des choses à l'égard du fonds. Or voilà ce qu'il y a d'efsentiel dans les Ecrits Sacrés. Le grand but du S. Esprit a été d'enseigner les Vérités Evangeliques par la bouche & par la plume des Apôtres; mais son dessein n'a pas été d'en faire d'habiles Grammairiens, ni des Orateurs éloquens. Pourvû qu'il les ait rendu intelligibles, cela suffit. Or nous avons montré dans ce Chapitre, que leur Doctrine est fort claire sur tous les Articles nécessaires au salut. Ainsi la promesse de Jesus-Christ est accomplie; & nous ne devons pas recevoir avec moins de foumilsion & de respect les Vérités que ses Disciples. ciple quo fort

doic

laque fait que pouvo qu'o l'a parle féque dans clur don leme

me de g tils, gile mat leur

ces qu'a

stile qu'i deg Esp

laifi pou l'Ir

Si

ciples nous annoncent dans leurs Ecrits, quoiqu'ils les aïent exprimées dans un stile fort simple & qui paroît souvent négligé.

On fait bien que les Apôtres ne possedoient pas toute la pureté de la langue dans laquelle ils ont écrit. Qu'est - ce que cela fait contre l'Inspiration de direction, telle que nous l'avons établie? Le S. Esprit pouvoit sans doute les faire mieux parler qu'on ne parloit à Athenes même. Il ne la pas fait: donc il ne les a pas aides à parler comme ils faisoient? Où est la conséquence? L'on est assuré que les Apôtres ne parloient pas les langues étrangéres dans toute leur perfection. Peut-on conclure de-là qu'il n'en ont point reçu le don du S. Esprit? Point du tout; mais seulement, qu'il ne leur donna l'intelligence de ces langues & la faculté de les parler, qu'autant qu'il jugea nécessaire ou convenable au dessein qu'il se proposoit. Comme il ne vouloit point faire des Apôtres, ni de grands Orateurs, ni des Philosophes subtils, mais seulement donner cours à l'Evangile par leur ministere, leurs fautes grammaticales sont de foibles argumens contre leur Inspiration Je suis persuadé que le stile des Apôtres est plus fort & plus suivi, qu'il ne l'eût été naturellement, & que ce degré de perfection est l'ouvrage du S. Esprit; mais quand même il les auroit laissé parler en patois Galiséen, cela ne pourroit former aucune difficulté contre l'Inspiration, telle que nous la sourenons. Si les Auteurs Sacrés, en commettant plufieurs

rerbes, es, les es ciri nous

ans les tre inoplicaon & at rien

ar rales A-Ecrits, es em-

ance & té sur ircon.

que les dans urtant à l'é-

a d'efgrand s Vé-

par la

is, mi

leur

se de-

s Dif-

sieurs fautes contre la Grammaire, ont écrit exactement la vérité, on ne peut rien demander davantage, du moins selon nôtre sistème. La vérité fait la principale beauté des Ecrits Sacrés. Toutes les paroles sont à peu près égales au S. Esprit.

## CHAPITRE IX.

Que chaque Chrétien est obligé de croire tout ce qu'il peut découvrir que l'Ecriture enseigne; mais que personne n'a droit de contraindre les autres à recevoir ses interprétations.

DUISQUE les Chrétiens ne doivent admettre d'autre Doctrine comme révélée de Dieu, que celle qui se trouve dans le Livre qu'on apelle la Bible; & qu'avant que d'embraffer aucun Dogme particulier comme un Article de Foi, ils doivent être légitimement assûrés que ce Dogme est enseigné dans ce Livre sacré; il s'ensuit clairement de-là que personne n'a droit de contraindre un Chrétien à recevoir quelque point de Doctrine que ce soit comme un Dogme révélé, si celui-ci, après un examen suffisant, ne peut découvrir que ce Dogme soit contenu dans l'Ecriture Ste. Bien moins auroit - on droit d'éxiger de lui qu'il crût le contraire de ce qu'il pense voir dans les Ecrits des Evangelistes & des Apôtres. Un si grand abus n'est cependant que trop frequent dans le Monde. C'est pour

de le P que vant s'arricon don

fi o faire infil anin cafic entr Foi. feul que pour livre par pour ipéc elt c n'on lut de font fon Chr bien

term le Fi

bâtê

Connoissances Humaines, Chap. IX. 101 pourquoi nous ne pouvons nous empêcher de disférer encore pour quelques momens le Paralléle de la Foi & de la Raison; parce que nous destinous ce Chapitre & le suivant à combattre la Tirannie de ceux qui s'arrogent le droit de dominer ainsi sur les consciences, & à résuter les fausses raisons dont ils se servent pour justifier un procedé si odieux.

CELA nous paroît d'autant plus nécesfaire, que Personne ne peut ignorer les maux infinis qu'ont produits les chaleurs & les animosités qui regnent dans le Monde à l'occasion des disputes que les Hommes ont entre eux sur ce qu'on apelle Articles de Foi. Chacun soutient que les siens sont les seuls véritables; & même il ne se trouve que trop souvent des Gens affez barbares pour punir les autres de mort, & pour les livrer (autant qu'ils peuvent) au Démon par leurs Anathemes; & cela uniquement pour une différence d'opinions dans des spéculations métaphisiques. Cependant, il est certain, que Jesus-Christ, ni ses Apôtres, n'ont pas attaché si indispensablement le salut des Hommes à la croiance distincte de Misteres incompréhensibles, font aujourd'hui ces Docteurs prétendus de ion Eglise. Car, nous tvoions que Jesus-Christ a prononcé lui-même St. Pierre bienheureux pour avoir déclaré seulement en termes generaux, que Jesus étoit le Messie, le Fils du Dien vivant. Matth. XVI: 16. Le Diacre S. Philippe reçut l'Eunuque au bâteme sur la profession qu'il fit de la Foi

tout encon-

crit

deôtre

auté sont

rprévent

ré-

gme ils ce ; il n'a

omun e ce

Bien u'il voir

des dant l'est

eluc

en ce peu de paroles: Je crois que Jesus eft le Fils de Dien. Act. VIII: 37. C'est-à-dire, Je crois que Jesus est le Messie qui avoit été promis aux Patriarches; car, croire que Jesus étoit le Fils de Dieu, & croire qu'il étoit le Messie, c'étoit la même chose, comme on peut le voir, en comparant le verset 45. avec le 49. du premier Chapitre de l'Evangile de St. Jean, & parplufieurs autres passages. Les Juiss avoient aussi coûtume de donner le nom de Fils de Dieu au Messie. Mais, revenons à nôtre fujet. St. Paul s'explique auffi fort clairement là-dessus. Si tu confesses, dit-il, le Seigneur Jesus de ta bouche, & que tu croses en ton cœur que Dieu l'a ressuscité des morts, tu seras sauvé. Ep. aux Rom. X. 9. St. Jean dit à peu près la même chose, Epit. I. Chap. IV. 2.

LORSQUE l'on confidere la simplicité de l'Ecriture Ste. en tout ce qu'elle nous oblige de croire comme nécessaire au salut, on ne sauroit assez admirer l'imprudence, la témérité, ou la malice des Hommes, qui ont embarassé les matiéres de Foi d'un tas de difficultés inexplicables. Mais, ce qui montre le plus la hardiesse ou la folie de ces fortes de Dogmatiseurs, c'est qu'ils reconnoissent d'un côté que ces Misteres sont incomprehensibles, & qu'ils passent la portée de l'esprit humain; & néanmoins, ils entreprennent en même tems de les expliquer avec autant de précision, que s'ils ctoient entrez dans les Conseils secrets de Dieu, ou que s'ils avoient sondé les abimes

mes cont II tiére

fent

le pl préc min imag vou avec ché . en ei expr dues quel hort

la b laiffe Foi, plaît ou g

une j

par

non

indig nôtr M rece

conf trait &c. ront

fai f aux mes de sa Sagesse infinie. Se peut-il une contradiction plus visible?

Ins eft

-dire,

avoit

e que

qu'il

hose,

ant le

Cha-

rplu-

Olent

ils de

nôtre

laire-

il, le

ue tu

é des

X. 9.

hose,

licité

nous

falut,

ence,

mes,

d'un

S, Ce

tolie

qu'ils

Iteres

affent

oins,

s er-

5'118

ts de

abî-

mes

IL me semble donc, que, dans les matiéres qui sont purement de Foi & qui passent les bornes de l'Entendement humain, le plus fûr est de nous en tenir aux termes précis de l'Ecriture, sans y ajouter, ou diminuer, ni changer le moindre iota, par nos imaginations frivoles. C'étoit-là ce que vouloit St. Paul, lorsqu'il recommandoit avec tant de soin qu'on fût fortement attaché à la parole de vérité, telle qu'il l'avoit enseignée: Et encore, qu'on retint la forme expresse des saines paroles qu'on avoit entendues de lui. Voilà la vraie Foi pour laquelle il faut combattre, comme nous exhorte S. Jude, savoir, celle qui a été donnée une fois aux Saints. Je dis, une fois donnée par Jesus-Christ & par ses Apôtres, mais non pas celle qui a été depuis inventée par la bizarrerie des Hommes. Car, de nous laisser imposer de nouveaux Articles de roi, ou donner aux anciens le sens qu'il plaît à certaines gens par leurs paraphrases ou gloses arbitraires, c'est ce qui est aussi indigne de nôtre Raison, que contraire à nôtre devoir.

Mais, dira-t-on, si vous ne voulez pas recevoir ces gloses, ces explications, ou consequences Théologiques, vous serez traité d'Hérétique, on vous excommuniera, &c. Je repons à cela, que les Hommes seront tout ce qu'il leur plaira; mais que je sai fort bien que je ne puis être Hérétique aux yeux de Dieu, tandis que je reconnois

G 4 Jesus-

Jesus-Christ pour mon Seigneur & mon Roi, que j'embrasse sincerement son Evangile, que je m'applique de toutes mes forces à en rechercher le véritable sens, & que je reçois avec soumission tout ce que je crois avoir été révélé dans ce sacré Livre.

IL en est a cet égard des Sujets de Jesus - Christ, comme des Sujets des Princes de ce Monde. Tandis qu'un Homme se soumet sincérement à la volonté de son Prince, autant qu'il est en sa puissance de la découvrir, il est sans contredit son fidele Sujet, & il ne cesse de l'être, que lorsqu'il rejette actuëllement ce qu'il croit que son Souverain a eu dessein de lui prescrire. Il en est de même d'un Chrétien, qui lit l'Ecriture pour s'instruire de la volonté de Jesus-Christ. S'il vient à se tromper dans l'explication qu'il donne à certains Passages de l'Ecriture, s'il croit y voir des choses quin'y font pas, ou qui sont même directement contraires à la pensée de l'Ecrivain facré, il ne laisse pas d'être un véritable Sujet de Jesus-Christ, un vrai Membre de son Roïaume, tandis qu'il ignore de bonnefoi que ces Passages signifient toute autre chose que ce qu'il leur fait signifier. C'est une consequence qu'il faut nécessairement admettre, à moins qu'on ne veuille softenir qu'on ne peut-être véritable Serviteur de Jesus-Christ, si l'on n'entend dans son vrai sens tout ce que Jesus - Christ & ses, Apôtres ont enseigné. Auquel cas, il faudra dire

dire tien L fait

fens

qu'i Jest l'ob de Pass

Aut Me vine

danine aux &,

Jesi

Do toû Jes de pou

Apo

tels l'in en à r

ble rite me a v

a v

Connoissances Humaines, Chap. IX. 105 dire qu'il n'y a point eu de véritable Chré-

tien depuis les Apôtres.

Lors donc qu'un Chrétien, après avoir fait tous ses efforts pour découvrir le vrai sens d'un Passage, vient à être persuadé qu'il fignifie telle chose dans l'intenion de lesus Christ, il est oblige, en vertu de l'obéissance & de la sidélité qu'il lui doit, de soûmettre son esprit, & de croire ce Passage dans ce sens - là; autrement, il se revolte contre Jesus-Christ, il rejette son Autorité, il ne le reconnoit plus pour le Messie & révoque en doute sa Mission divine. Ainsi, qu'un Homme qui croit en Jesus - Christ, trouve la Consubstantiation dans l'Ecriture, il est obligé de la croire, il ne peut la revoquer en doute sans fouler aux piés l'Autorité de son Divin Maître; &, quoique peut - être Jesus - Christ ni les Apôtres n'aient jamais enseigné une telle Doctrine, il ne laisse pas néanmoins d'être toûjours Chrétien & véritable Sujet de Jesus-Christ. Mais, ce qui est un Article de Foi pour ce Chrétien là, ne l'est pas pour moi, si l'explication qu'il donne à tels ou tels Passages me paroît contraire à l'intention de l'Auteur de l'Ecriture. Car, en ce cas-là, la même raison qui l'oblige à recevoir cette Doctrine, m'oblige moi à la rejetter. Il la soutient comme véritable, parce qu'il la croit fondée sur l'autorité de l'Ecriture; il ne peut faire autrement, sans renoncer à l'obéissance qu'il a vouée à Jesus-Christ. Mais cette même obéissance, que je lui dois aussi en qualité de.

Evans foris, &

facré
ts de
Prin-

le son ce de fidele squ'il e son

e. Il ui lit nté de r dans

flages choses direcrivain

itable ore de

onneautre C'est

ement Atenir

ur de 1 vrai Apô-

audra dire de son Snjet, m'empêche absolument d'admettre cette Doctrine, tandis que je la crois contraire à l'Ecriture ou aux lumieres de la Raison.

Si le Chrétien, dont je parle, vouloit là dessus me traiter d'Hérétique, & m'exclure de l'Eglise de Christ, à cause que je ne vois pas la même chose que lui dans l'Ecriture, quoique je lui déclarasse que je ne soutiens rien que je ne croïe très fincérement conforme à la Doctrine qu'elle contient; auroit-il droit de se plaindre de moi, si je le traitois d'Hérétique à son tour, parce qu'il explique l'Ecriture autrement que moi? En effet, qu'est-ce qu'il pourroit alléguer en sa faveur? Diroit - il que je lui fais tort de l'accuser d'Herésie, parce qu'il ne soutient rien qui ne soit conforme à l'Ecriture? Mais, la question est de savoir s'il est bien vrai qu'il ne croit & n'enseigne rien qui ne soit conforme au vrai sens des Livres Sacrés; car c'est ce que je lui nie absolument: & je ne peux faire autrement que de le nier, tandis que je perfisterai dans le sentiment où je suis. Reste donc que mon Antagoniste se contente de dire qu'il croit sincérement que sa Doctrine est conforme à l'Ecriture, qu'il ne la foutient que par cette raison-là, & qu'avec une telle disposition d'esprit il ne peut être Hirétique. Mais, si cette raison est bonne dans sa bouche, pourquoi ne le seroit-elle pas dans la mienne, ou dans celle d'un autre?

Concluons done, que ceux qui ne fou-

tiem avoi fes Seig qu'a mati

mut d'O tant men

men à la tres, l'Ec

de t que par

ce:

re, e

& fi cun nier peu mais

pour la n nir

Prin meti neni

ture Qu'

Connoissances Humaines, Chap. IX. 107 d'adcrois dela

puloit

xclu-

je ne

Ecri-

e ne

cére-

con-

moi.

par-

que

it al-

e lui

qu'il

me à

avoir

eigne

s des

i nie

ment

fterai.

donc

dire

e elt

tient

une

He-

onne

- elle

d'un

fou-

tien-

tiennent rien qu'ils ne croient fincérement avoir été enseigné par Jesus Christ & par ses Apôtres, sont tous Sujets de ce Divin Seigneur, & tous Membres de son Eglise: qu'ainsi ils n'ont aucun droit de s'anathématiser les uns les autres, ni de se damner mutuellement, malgré le grand nombre d'Opinions différentes qui les partagent en tant de Sectes; & qu'ils sont tous également autorisés à soutenir leurs sentimens, tandis qu'ils les croient conformes à la Doctrine de Jesus-Christ & des Apôtres, telle qu'ils la peuvent découvrir dans l'Ecriture Ste, après une recherche fincére, exacte, & dégagée de tout intérêt particulier, d'amour de parti, de passion, & de tout injuste préjugé, du moins autant que chacun en est convaincu en soi-même par le témoignage de sa propre conscience: de quoi Dieu seul peut être le Juge.

CETTE consequence me paroît si juste & fibien fondée, que je ne crois pas qu'aucun Protestant puisse raisonnablement la nier. Pour les Catholiques Romains, ils peuvent la rejetter selon leurs Principes; mais, ces Principes n'étant pas bien fondés, comme nous le montrerons bien-tôt, ils ne me purront pas empécher de tirer contre eux la même consequence. Mais, pour revenir aux Protestans, je dis que, selon leurs Principes, ils ne peuvent se dispenser d'admettre cette consequence. Car ils conviennent tous de ces Principes: 1. Que l'Ecriture est l'unique Regle de notre Foi : 2. Qu'il n'y a présentement sur la terre aucun

Inter-

Interprete infaillible de l'Ecriture: 3. Que chaque Fidele est non seulement en droit, mais qu'il est obligé même, d'examiner les choses par lui-même, de lire l'Ecriture, d'en chercher le veritable sens, & de ne former sa Foi que sur ce qu'il y aura tronvé, & non pas sur l'autorité de quelque Homme, ou de quelque Assemblée d'Hommes, que ce soit. Voilà ce que les Protestans ont déclaré mille & mille fois tant de vive voix que par écrit. Mais, s'ils admettent sincérement ces Principes, comme ils n'en disconvendront pas sans doute, il faut qu'ils reconnoissent, que chaque Chrétiena un droit égal d'interpréter l'Ecriture pour soi-même, & qu'une Doctrine, qui est un Article de Foi pour un Chrétien qui la voit dans l'Ecriture, ne l'est pas pour un autre qui ne sauroit l'y trouver. D'où il s'ensuit évidemment, qu'aucun Protestant n'a droit de diffamer, d'anathématiser, & de traiter comme Hérétiques, ceux, qui, après avoir étudié l'Ecriture avec tout le soin dont ils font capables, y voient toute autre chose que ce qu'il y voit lui-même.

Vous trouvez, par exemple, les Dogmes de la Consubstantiation, de l'Ubiquité, de la Predestination absoluë, dans l'Ecriture. En bien, vous devez les croire. Vous ne sauriez vous en dispenser, j'en conviens, puisque vous les regardez comme révélées de Dieu. Mais, si je rejette ces mêmes Dogmes, parce que je ne saurois les découvrir dans l'Ecriture, je ne vois pas que vous puissiés-vous emporter contre moi, me dé-

crier,

crier abon peux préte oblig que ' fectiv couv pour l'Eci reten donn Lifte croic Qu'e dans

> dezme puis fur v Doc

être

de le

Gree que;

tions Hon D'ai

verfortous cord

Commois Jances Humaines, Chap. IX. 100 crier, & me damner comme un Hérétique abominable. Voilà, dis-je, ce que je ne peux comprendre, à moins que vous ne prétendiez, que, pour être sauvé, je suis obligé de croire que toutes les Doctrines, que vous voiez dans l'Ecriture, y sont effectivement, quoique je ne puisse les y decouvrir moi - même. Mais, si cela est, pourquoi me recommandez-vous de lire l'Ecriture, d'examiner toutes choses, & de retenir ce qui est bon, comme St. Paul l'ordonne? Que ne me donnez-vous plutôt une Liste de toutes les Doctrines, que vous croiez renfermées dans ce facré Livre? Qu'est il besoin que je les aille chercher dans l'Ecriture, où je ne les trouverai peutêtre point, puisque je suis également obligé de les croire, soit que je les y trouve, ou que je ne les y trouve pas?

MAIS encore, fur quoi fondé pretendez-vous que je croie qu'un certain Dogme est renfermé dans l'Ecriture, si je ne puis l'y apercevoir moi-même? Ce n'est pas sur votre pure Autorité. Car, que vous soiez Docteur, Professeur en Theologie, Prédicateur; que vous fachiez du Latin, du Grec, de l'Arabe, de l'Hébreu, & du Syriaque; que vous ayez même composé de gros Livres fur les plus importantes Queftions de la Theologie; vous êtes pourtant Homme, c'est-à-dire, sujet à vous tromper. D'ailleurs je ne vois pas que ceux, qui sont versés dans ce même genre d'étude; fassent tous les mêmes découvertes, ni qu'ils s'accordent dans leurs interprétations. Bien loin

riture.

ous ne
viens,
vélées
nêmes
écouvous
e décrier,

droit,

ner les

riture,

de ne

a tron-

uelque

'Hom-

Protef-

tant de

admet-

me ils

il faut

étiena

e pour est un

la voit

autre

enfuit

a droit

traiter

s avoir

ont ils

chose

Dog-

quité,

loin de-là, l'un dit blanc, l'autre dit nois Il faut donc qu'il y en ait quelques-uns de part ou d'autre qui s'egarent, & qui donnent à gauche. Mais, qui decidera entre les uns & les autres? Qui sera le plus habile de tous?

Concluons de là, que nul Homme n'est en droit de décider pour un autre de ce que l'Ecriture veut que l'on croye. Autrement cet Homme, quel qu'il soit, se met à la place de Jesus-Christ, il égale son Autorité à la sienne, il veut faire passer ses interpretations pour aussi autentiques que le Texte del'Ecriture-même, quoiqu'elles soient peut-être fort contraires à l'intention de l'Auteur de ce Sacré Livre. Car enfin, les interprétations des Docteurs sur un grand nombre de Passages étant fort différentes, à souvent contraires les unes aux autres, à le sens de chaque Passage particulier étant unique, il ne peut y avoir qu'une interprétation de vraie, toutes les autres sont fausfes. Or, qui me répondra que telle interprétation, qu'on veut me faire recevoir, ne soit pas du nombre des fausses? Je ne peur donc ni ne dois les recevoir, si je ne puis me convaincre par moi-même de leur vérité.

D'ici il est aisé de s'apercevoir combien il y a de faux, d'injustice même, à prétendre faire adopter à d'autres nos propres Opinions, sous peine de taxer d'erronées, de dangerenses, tontes celles qui s'en écartent. Ne teroit-il pas plus équitable, plus convenable à des Hommes toûjours capables de se n liber con cho lui-1 fent VIOI de n

fes l

pren véri blige tel ( Arti men åq & h obje vien Reg vent de 1 croi lont tres fes, me qu'a critt faire

critt

née

le ti

Connoissances Humaines, Chap. IX. 111

se méprendre, de respecter dans autrui une liberté que Dieu lui même ne veut point contraindre, de renvoier chacun à voir les choses de ses propres yeux, à les voir par lui-même & pour lui même; car il est essentiel de remarquer ici, que chacun devroit se contenter de décider pour soi, & de ne décider qu'à proportion que les cho-

ses lui paroissent évidentes.

t. noir.

uns de

onnent

tre les

habile

omme

tre de

. Au-

se met

on Au-

ses in-

sloient

ion de

enfin,

grand

tes, &

res, à

r étant

terprét faus-

inter-

rir, ne

e peur

le puis

mbien

es Opi-

es, de

artent.

oles de

On me dira sans doute ici, que je ne prens pas la chose comme il faut: qu'à la vérité, pour être sauvé, je ne suis pas obligé de croire tout ce que croit, ou a cru, tel ou tel Docteur ; mais qu'il y a certains Articles nécessaires, certains Points fondamentaux, qu'il faut croire de foi explicite. à qu'on ne peut rejetter sans être Hérétique Mais, cette & hors de la voie du Salut. objection tombe d'elle-même, après ce qu'on vient de voir; car, si l'Ecriture est l'unique Regle de notre Foi, tous ces Articles doivent être proposés dans les propres termes de l'Ecriture; auquel cas, tous ceux qui croient en Jesus-Christ les recevront volontiers. Mais, si on les exprime en d'autres termes, ce ne seront plus que des gloses, ou des explications, d'un simple Homme, que personne ne sera tenu de recevoir qu'autant qu'il les jugera conformes à l'Ecriture. De plus, toutes les verités nécessaires au Salut étant contenues dans l'Ecriture d'une maniere claire & proportionnée à l'intelligence des plus simples, quelle raison peut-on alleguer qui oblige de les

expliquer en d'autres termes qu'en ceux de l'Écriture même? N'est-ce pas vouloir être plus sage que le S. Esprit, & prétendre qu'on peut mieux expliquer, & rendre plus intelligibles, les Vérités du Salut, que les Hommes inspirés n'ont fait? Auffi, quel est l'effet ordinaire de cette orgueilleuse présomption? C'est que bien loin que ces explications prétendues éclaircissent la Doctrine de l'Ecriture, elles l'embrouillent le plus souvent. & excitent de violentes disputes. Les Docteurs feroient donc mieur de s'abstenir de leurs gloses & paraphrases sur les Articles qu'ils prétendent être fondamentaux; car, si ces Articles sont véritablement tels, ce que l'Ecriture nous en dit fusit pleinement pour instruire un chacun de ce qu'il doit croire sur ces matieres.

Ajourons encore, que, si la créance explicite des Articles, que les Theologiens des differens Partis font passer pour fondamentaux, & qu'ils déterminent chacun selon leur fantaisie; (car ils ne s'accordent point sur cette Question non plus que sur beaucoup d'autres:) si, disje, la créance explicite de chacun de ces Articles est absolument nécessaire à Salut, c'en est fait du Salut des Laboureurs, des Artisans, & mêmes de toutes les Personnes sans étude. Car, avant que de pouvoir croire une Proposition, ou un certain Point de Doctrine, quel qu'il soit, il faut en comprendre le sens. Or, parmi ces Articles qu'on nous donne pour fondamentaux, il s'en

trouve

trou

Arti

ne f

voir

logi

vent

état

qu'il

dont

Thé

d'AI

les

expli

pouv

prop

idées

com

men

plusi

eft (

font

qu'o

& d

fond

deffu

Ron

glife

cipes

enter

qui :

ce q

fans

tent .

raifo

N

Connoissances Humaines, Chap. IX. 113 trouve plusieurs que les Laboureurs, les Artisans, & beaucoup d'autres Personnes ne sont pas en état d'entendre ni de concevoir, du moins dans le sens que les Théologiens donnent aux termes dont ils se servent pour les exprimer; car, pour être en état de comprendre leur Doctrine & ce qu'ils veulent qu'on croié sur les Points dont il s'agit, il faudroit avoir étudié la Théologie Scholastique & la Metaphisique d'Aristote. Ainsi, comment veut-on que es difles gens sans étude puissent avoir une Foi mieux explicite sur ces Articles? Avant que de pouvoir donner son consentement à une proposition, il faut du moins avoir quelques idées de ce que signifient les termes qui la composent: or, c'est ce qui passe visiblement la portée des ignorans à l'égard de plusieurs de ces Points de Doctrine dont-il est question. Concluons donc, qu'ils ne sont pas tenus là-dessus à l'impossible, & qu'on a tort de mettre ces Articles obscurs & difficiles à entendre au rang des Points

> Romaine. Nous avons dit ci-dessus, que cette Eglise a droit, supposée la vérité de ses principes, de traiter d'hérétiques tous ceux qui entendent l'Ecriture autrement qu'elle, & qui ne se soumettent pas à ses décisions: ce que les Protestans ne peuvent pas faire lans contredire aux principes qu'ils admettent, comme on vient de le voir. saison de cette différence est, que l'Eglise

> fondamentaux. Mais, c'en est assez là-

Parlons présentement de l'Eglise

ux de oir être tendre re plus ue les uel eft e prées ex-Doclent le

fes fur fondavéritaen dit cun de

créan-Theopasser termicar ils n non , disde ces Salut, , des

deslus.

onnes croiint de

nprenqu'on 1 s'en

trouve

Romaine prétend être infaillible, au lieu que les Protestans ne s'arrogent point une semblable prérogative. Ainsi les Catholiques-Romains raisonnent conséquemment, lorsqu'après avoir posé l'infaillibilité de leur Eglise, ils en concluent que tous les Chrétiens sont obligés de se soumettre à les décisions, & qu'elle a droit de foudroier de ses Anathemes tous ceux qui tefusent de lui obéir & d'embrasser sa Doctrine. Il faut l'avouer, la conséquence el incontestable, supposée une fois la vérité du principe. Mais, il est question de savoir, s'il est bien vrai que l'Eglise Romaine soit infaillible, & que Jesus-Christ lui ait conferé le grand Privilége de ne pouvoir erre sur les matiéres de Foi. Car, si cela étoit, l'infaillibilité de l'Eglise Romaine seroit sans contredit un Article fondamental, que tout Chrétien seroit obligé de croire; à Jesus-Christ auroit proposé cet Articles nettement, qu'il n'auroit pas été! possible de ne le pas voir dans les Ecrits des Evangelistes & des Apôtres. On l'y verroit, disje, exprimé austi clairement & austi souvent que celui-ci, savoir, que Jesus est le Messe. Cependant, il y a je ne sai combien de Chrétiens, qui, quoiqu'extrémement opposés en d'autres choses, s'accordent à soutenir, qu'il est impossible de prouver par l'Ecriture cette prétendue infaillibilité.

LES Catholiques - Romains eux-même n'en ont encore pû couvenir entre eux, & ne le pourront jamais, ou je serois bien trompe: quoiqu'il en soit, il est certain de

moins

mo

fuje

attr

grat

ont

den

qu'a

men

Con

roga

tiers

autr

cilio

ner

Sans

cont

chof L

ces

dans

fuffil de ce

paffe

eux ( prête

ment

Cath

mêm

tendu

l'Ecr

que,

fages

le ne

contr

N

ConnoisTances Humaines, Chap. IX. 115 moins qu'ils n'ont encore pû convenir du sujet en qui réside cette infaillibilité qu'ils attribuent à leur Eglise. Chacun sait les grandes disputes que les Docteurs Romains ont là-desseutre enx. Les uns prétendent, que ce rare Privilége n'a été accordé qu'au Pape seul. Les autres le nient fortement, & soutiennent que ce n'est qu'à un Concile vraîment écuménique qu'une Prétogative fi sublime apartient. Enfin, un tiers Parti, pour tâcher d'accorder les deux autres, soutient, qu'en matiere de Foi, les décisions, pour être infaillibles, doivent émaner du Pape & du Concile unis ensemble. Sans entrer plus avant dans cette matière. contentons nous de remarquer ici deux choses.

La premiere est, que les objections que ces Docteurs se font les uns aux autres, dans les disputes qu'ils ont sur ce sujet, suffisent pleinement pour détruire chacune de ces Hypothèses. Ainsi, l'on pourroit se passer, si l'on vouloit, d'emploier contre eux d'autres armes que celles qu'ils nous prêtent eux-mêmes, pour les battre égale-

ment en ruine.

Notre seconde Remarque est, que les Catholiques-Romains conviennent euxmêmes, qu'ils ne peuvent prouver la prétenduë infaillibilité de seur Eglise que par l'Ecriture. D'où il s'ensuit manisestement, que, si je ne vois rien de tel dans les Passages qu'ils citent pour établir ce Dogme, je ne suis point obligé de le croire. Au contraire, si je suis persuadé que ces Passa-

H 2

ges

-mêmes r, & ne n tromtain da moins

au lieu

int une

Catholi-

nment.

lité de

ous les

ettre i

de fou-

qui re-

ence ef

vérité

favoir.

ine foit

ait con-

oir errer

a étoit.

e seroit

tal, que

oire; &

rticle fi

flible de

vange-

it , dis-

souvent e Messie.

e Chré-

osés en

ir, qu'il Ecriture

ges ont tout un autre sens, que celui que l'Eglise Romaine leur attribue, je ne puis embrasser l'explication qu'en donne cette Eglise, sans mépriser l'autorité de Jesus. Christ meme. Et si, sans entendre ces Passages, je reçois aveuglément l'interprétation des Docteurs Romains, je ne crois plus l'infaillibilité de l'Eglise Romaine sur l'autorité de Jesus-Christ, mais sur celle de ces Docteurs. Auquel cas, une autre Eglise n'a qu'à se dire infaillible, à quoi la plûpart n'ont que trop de penchant, les voilà à deux de jeu, & également bien fondées par raport à moi. le ne fuis donc obligé de croire l'infaillibilité d'aucune Eglise, qu'au cas que je trouve que c'el une Vérité révélée. C'est pourquoi, fi, après avoir consulté l'Ecriture, je ne vois pas qu'elle attribue un tel privilége à aucune Eglise, je ne puis ni ne dois le croire, & personne n'a droit de m'y contraindre. Si quelqu'un donc l'entreprenoit, ce ne pourroit être qu'injustement; ainsi que toutes les raisons, qu'on vient de produire en ce Chapitre, le montrent évidemment.

## CHAPITRE X.

Réponses à quelques Objections contre la Dwtrine du Chapitre précédent.

IL arrive souvent, que les difficultés & objections qu'on se forme soi-même, pour combattre la vérité de quelque proposi-

fur qu qu qu

les

po

for fero Rai croi féro nou

d'hu rien d'ab impo Sext fait l'affi

gior

est l ne doiv glén dans

l'a p

Lun véla a ura connoissances Humaines, Chap. X. 117
position que ce soit, sont plus d'impression sur l'esprit, que les preuves les plus sortes qu'on puisse aporter au contraire. C'est ce qui m'engage à résuter quelques objections que j'ai souvent entendu faire contre ce que nous venons d'établir, & qui l'emportent dans l'esprit de bien du monde sur les raisons les plus évidentes.

I. L'on impute à cette Doctrine l'abfurdité des changemens, auxquels nous serons toujours sujets, tandis que nous nous remettrons si fort à la conduite de nôtre Raison, pour juger de ce que nous devons croire. Nous ne serons pas seulement différens les uns des autres, mais souvent de nous-mêmes. Nous changerons de Religion aussi souvent que d'habits. Aujourd'hui nous serons Papistes, demain Luthériens, & bientôt après Calvinistes. J'avoue d'abord, que l'inconstance est une grande imperfection; c'en est une même dans le Sexe le plus foible, & elle paroît tout-àfait indigne des Hommes, sur-tout dans l'affaire la plus importante de la vie, qui est le choix d'une Religion. Cependant, je ne vois pas que la crainte de ce scandale doive nous obliger à nous soûmettre aveuglément à toutes les Opinions qui regnent dans la Société où nous sommes nés. Au contraire, nous sommes obligés, comme on l'a prouvé ci-dessus, d'examiner soigneusement fi ces Opinions sont conformes aux Lumieres de la Raison & à celles de la Révélation. Et, après que cette recherche aura été duement faite, il n'y a pas d'apparence

la Doc-

ni que

ne puis

e cette

Jefus.

re ces

iterpre-

e crois

une for

ir celle

e autre

à quoi

nt, les

en fon-

is donc

aucune

ue c'est

101, fi,

ne vois

e à au-

croire,

raindre.

ce ne

ue tou-

uire en

ent.

ultés & même, que proposi-

parence que nous changions si souvent & si légérement; ou du moins, si nous le faifons, ce sera une grande marque, (quoiqu'à la vérité non pas infaillible,) que nous n'avons pas aporté au commencement toute la diligence & l'exactitude que nous devions dans cette recherche. Car, si nous avions fuivi exactement les Régles que nous prescrit la Raison, il y a beaucoup d'apparence que nous aurions suspendu nôtre jugement, lorsque nous n'aurions pas eu des preuves claires, & convaincautes, soit de la Révélation en elle même, soit du sens de ladite Révélation. Ainfi, quand nous aurons une fois solidement établi notre créance. si nous y rencontrons quelques difficultés imprévûes, encore que nous ne trouvions pas d'abord moien de les résoudre, nôtre Raison ne voudra pas pour cela que nous changions incontinent d'avis. Au contraire, elle suspendra ses résolutions, elle sera de nouvelles réfléxions, & se tournera en mille manières différentes, plûtôt que de desespérer d'y pouvoir répondre. Que si après tout cela les objections demeurent invincibles, elle considerera d'un autre côté, si elle se déterminoit maintenant à changer d'avis, quelle réponse elle feroit à tous les argumens qui sont pour sa premiére Opinion; &, si par événement les difficultés se trouvoient égales des deux côtés, elle choisira plûtôt de rester comme elle étoit, que d'innover davantage. Cette Régle bien observée, nous ne serons pas sujets à de réquens changemens. Véritablement, nous

ne fer chang ni mê cette

M en no malhe feroit ! vincib ne ca Car, tés, d'une lubir chante voir q braffer iustice errone que 1 bles; pugna de la effet, accuse nous Et ce quand les mo

c'est qu'est d'Hon qu'est

poffib1

ne

ne serons point hors de toute possibilité de changer; mais aussi n'est-il pas nécessaire, ni même possible, que nous le soions pendant cette vie.

& fi

fai-

qu'à

n'a-

te la

ions

ions

ores-

ence

rent,

uves

évé-

e la-

rons

nce,

ultés

ions

Otre

nous

aire.

a de

nille

efes-

près

inci-

, fi

nger

s les

Opi-

iltés

elle

oit,

bien

à de

nous

ne

MAIS, si après avoir fait tout ce qui est en nous pour bien choisir, nous avions le malheur de nous méprendre, nôtre erreur seroit involontaire, & doit être censée invincible en ce cas; & par consequent elle ne causera point nôtre perte éternelle. Car, de même que la liberté de nos volontés, & le pouvoir que nous avons d'agir d'une maniere ou d'une autre, nous fait subir ayec justice la punition de nos méchantes actions; ainsi il n'y a que le pouvoir que nous avons de discerner & d'embrasser la vérité, qui peut nous exposer avec justice à des punitions pour nos créances Il ne faut donc point penser erronées. que les erreurs de créance soient damnables; parce que cette Opinion est trop répugnante à l'idée que nous devons avoir de la justice & de la bonté de Dieu. En effet, ne seroit-ce point blasphemer, & accuser Dieu d'injustice, que de dire qu'il nous punit pour des erreurs inévitables? Et certainement elles sont inévitables, quand on y tombe après avoir pris tous les moiens, & avoir fait tous les efforts possibles, pour les éviter.

UNE autre raison de rejetter cette idée, c'est qu'elle répugne trop à la Charité, & qu'elle efface le nom de plusieurs millions d'Hommes du Livre de Vie, pour un seul qu'elle y retient. En effet, à comprende

H 4 tou

tous les Hommes & tous les Siécles, le nombre de ceux qui ont tenu des erreurs & des erreurs considérables, que nous estimons très-manifestes, quoiqu'elles ne leur ayent point paru telles, est infiniment plus grand que de ceux qui ont été affez heureux pour connoître la Vérité. Ainfi, l'on ne devroit pas enseigner, que les erreurs de créance sont capables de causer nôtre damnation, à moins qu'on ne pût nous donner le détail exact de celles qui le font; parce qu'on demeure d'accord que toutes ne le font pas, & que l'incertitude de cette diftinction seroit capable de faire douter, ou plûtôt de faire desesperer du falut tous ceux qui y réflechissent. Car, nous savons que nous ne pouvons être exempts d'erreurs pendant cette vie : or , l'on veut que nous croions qu'il ya de ces erreurs qui sont damnables, fans pourtant nous faire connoître lesquelles ce sont. Dans cet état, de quel repos pouvons-nous jouir dans nos consciences?

A JOUTEZ de plus, que fi les erreurs de nos Entendemens sont des péchés, il est impossible de s'en repentir; car, la repentance présume la connoissance du péché: mais, ni l'une ni l'autre n'a lieu dans les erreurs de l'Entendement, parce que nous ne pouvons pas nous affliger d'une opinion comme erronée, tandis que nous sommes encore persuadés qu'elle est véritable. Cependant, il est constant que Dieu nous ordonne de nous repentir de nos péchés, à que c'est sous cette condition qu'il nous en promet le pardon. Or, quelle appa-

ren-

rend

tion

E

rité

ven

nira

con

la b

env

s'il

une

perc

qui

diffe

étoi

gibl

lens

nou

Ho

l'ég

les

faire

elle

tant

vol

den

fer

de :

les

pou

roît

àl

aver

trag

 $\mathbf{I}$ 

Connoissances Humaines, Chap. X. 121 rence y a-t-il qu'il nous impose une condition qu'il nous est impossible de remplir?

s, le

reurs

s efti-

leur

plus

heu-

l'on

rs de

dam-

onner

parce

ne le

e dif-

, ou

ceux

nous

ndant

oions

ables,

quel-

repos

ces?

rreurs

il eft

epen-

éché: ns les

nous

nion

mmes Ce-

s, &

nous

appa-

ren-

ENFIN les grandes apparences de vérité, qu'ont souvent les erreurs, nous doivent encore persuader, que Dieu ne les punira pas avec rigueur. En vérité, on ne conçoit pas que cela se puisse accorder avec la bonté de Dieu, d'avoir tellement caché, enveloppé, & spresque deguisé la Vérité, s'il avoit eu dessein de punir l'erreur par une sentence aussi sévére, que celle de la perdition éternelle. Sans doute que celui, qui nous a donné des régles capables de si différentes interprétations, tandis qu'il lui étoit facile de les rendre claires & intelligibles également à tout le monde dans un sens unique & fixe, veut bien aussi que nous les interprétions diversement. Les Hommes sont donc trop rigides en ceci à l'égard les uns des autres. A la vérité, si les erreurs de créance précipitoient néceffairement les Hommes dans l'Enfer, elles étoient de vraies gangrénes, autant mortelles que contagieuses; j'avoue volontiers, que la charité & la prudence nous obligeroient à nous fervir du fer pour les retrancher. Mais, ces sortes de maladies ne sont pas si mortelles que les Medecins prétendus des Ames le disent, pour augmenter leur réputation.

II. On fait une autre Objection, qui paroît extrémement forte à bien des gens, & à laquelle les partisans de la soumission aveugle donnent des couleurs tout-à-fait tragiques. Ils disent donc, que si on laisse

H 5 cett

cette liberté de sentimens aux Particuliers, elle sera naître autant de Religions qu'il y a de personnes au monde; & que par consequent elle produiroit par-tout une confusion & un desordre, qui seroient incompatibles avec le repos ou plutôt avec l'Etre

même de la Societé Civile.

L'Accusation est grave; & si, par avanture, notre Raison se trouve coupable. & demeure convaincue d'une Furie si pernicieuse, il faudra la tenir bien enchainée dans l'obscurité; mais, j'espere qu'elle s'en justifiera. On sait que la Philosophie ancienne étoit partagée en plusieurs Sectes, comme les Pytagoriciens, les Epicuriens, les Stoiciens, les Platoniciens, les Péripateticiens, les Ciniques, les Stratoniciens &c., qui différoient tous sur les Points les plus importans, tels que sont la Liberté des Actions bumaines, l'Immortalité & la Spiritualite de l'Ame, l'Existence & la Nature des Dieux, le Soin qu'ils prennent du Gouvernement du Monde, &c. Cependant, cette diversité d'Opinions sur des matiéres de si grande importance ne causa jamais aucun trouble dans la Grece. Chacun gardoit son opinion avec plus de sûreté & de liberté qu'il ne jouissoit de ses biens; & on étoit si éloigné de croire que la différence des sentimens entre les Philosophes pût être la cause de quelque desordre, que les Epicuriens, aussi bien que les autres, recevoient des Apointemens du Public.

Religion des Anciens, que de leur Philosophie.

fi mens
ici pi

té rienc
fi tes pe

cer l'
la les P

fet? Etats cun t

n'y a

fans (

phie

fein

& d

les a

des

auci

de (

ble

que

der a

bien-

gné

men

jetté

chôt

de Vi

naça

dans

le ze

eux ]

ces,

M

Connoissances Humaines, Chap. XI. 123 phie. L'ancienne Rome avoit dans son sein plus de six cens sortes de Religions & de Cultes différens. La plupart des Villes avoient des Divinités différentes les unes des autres. Et cependant on ne lit dans aucun Historien que cette grande diversité de Cultes ait jamais causé le moindre trouble dans la Societé. Pourquoi cela? C'est que chacun étoit assez équitable pour accorder aux autres la même Liberté, dont il étoit

bien-aise de jouir lui-même.

rs,

il y

on-

ifu-

pa-

tre

par

ole,

rni-

née

'en

an-

tes,

ns.

teti-

6.

olus

des

-1710

ture

rou-

ette

e fi

cun

doit

crté

it fi

fen-

e la

icu-

ient

e la

010-

hie.

MAIS, si l'esprit de persécution avoit régné parmi eux, s'ils s'étoient réciproquement condamnés aux fagots, s'ils s'étoient jettés les uns les autres dans de noirs cachôts, enfin s'ils s'étoient fait toutes sortes de violences en ce monde, en s'entre-menaçant encore d'une eternelle damnation dans l'autre, pour enflammer par ce moien le zêle des ignorans, on auroit vû parmi eux les mêmes desordres & les mêmes excès, qu'on voit aujourd'hui parmi ceux qui ne veulent laisser aucune Liberté de sentimens en matiére de Réligion. Cen'est pas ici une réflexion faite à la legere, c'est une vérité mise dans tout son jour par l'expérience. En effet, combien y a-t-il de disputes permises, & qui ne sont que pour exercer l'esprit, qu'on agite entre les Medecins, les Philosophes, & les Théologiens mêmes, lans qu'elles produisent aucun mauvais effet? Qu'on jette encore les yeuxifur les Etats, où le sage Magistrat accorde à chacun une équitable Liberté de conscience; il n'y a personne qui du premier coup d'œil

ne

ne reconnoisse quelle paix & quelle tranquilité leur Principe de Tolérance répand dans ces heureux Païs, malgré le grand nombre de Sectes qui s'y trouvent, & qui y jouissent chacune du libre exercice de leur

Religion.

EsT-IL maintenant difficile de concevoir la raison pourquoi il s'est ensuivi tant de desordres, & tant d'effusions de sang, depuis que la Reformation eût une fois ouvert la porte à cette Liberté de sentimens en matiere de Religion? Car, hélas! l'Allemagne, la France, les Païs-Bas, l'Angleterre, & l'Ecosse, en savent bien que dire, n'aiant été que trop long-tems les affreux théatres des sanglantes tragedies qui se sont jouées pour ce sujet. Mais, si l'on examine bien la cause des barbaries & des cruautés inouies qui se sont commises à cette occasion, on trouvera que ce n'est pas l'usage général de cette Liberté, mais l'appropriation & la restriction que certaines Gens en font à eux-mêmes, qui est la véritable, & même, comme je crois, l'unique source de tous ces desordres. En effet, peuton s'imaginer une Doctrine plus douce & plus paisible, que celle qui permet la diversité des créances? Car, quel sujet y a-t-il de trouble, quand chacun a la Liberté de tenir son opinion en repos, & qu'il est persuadé qu'il doit accorder la même Liberté aux autres? Mais si, nonobstant la vaste étenduc de probabilités qui se trouvent en toutes sortes de recherches, & encore plas particulierement en celles de la Religion, comde de qui fon poir que

COL

not que iné de l che

à d plus che fele

I

not nou Hér tée gue elle tion

viol que nen de-l fité

les

favo bilit & a

ceu

tran-

pand

rand

t qui

leur

once-

1 tant

ang,

s ou-

ns en

Alle-

ngle-

dire,

Freux

font.

kami-

ruau-

cette

s l'u-

ppro-

Gens

able,

four-

peut-

ce &

iver-

a-t-il

le te-

per-

berté

nt en

plus

non,

com-

comme étant obscures & inévidentes d'elles-mêmes, des Gens se coiffent néanmoins de cette imagination que toutes les opinions, qui ne tombent pas justement dans leur sens, font iniques & damnables, & qu'il n'est point d'autre chemin qui conduit au salut, que celui par lequel ils passent; c'est-là que nous pouvons observer que la confusion & que les calamités sont d'une conséquence inévitable. Car, si nous sommes obligés de lier les mains à un furieux, pour l'empêcher de se donner la mort ou de la donner à d'autres, la charité nous oblige encore plus de nous servir de la force pour empêcher qu'on ne prenne la route qui conduit, selon nous, à la perdition éternelle.

DE plus, l'intérêt particulier & le soin de notre posterité nous y engage encore; car nous craignons, que, sans l'extinction des Héresies, elle ne courût risque d'être traitée par la Secte opposée avec la même rigueur que celle que nous emploions contre elle. C'est ainsi que ce génie de persécution arme tous les hommes les uns contre les autres. En effet, pour me garantir des violences qu'on me feroit, la prudence veut que je mette, autant que je puis, mon Ennemi hors d'état de me nuire. Concluons de-là, que les miseres, qui ont suivi la diversité des Opinions parmi les Chrétiens, sont provenues absolument de ces deux abus: lavoir, que les hommes ont attaché l'infaillibilité & le salut à leurs propres sentimens, & au contraire l'erreur & la damnation à ceux des autres.

III. Nous ne toucherons plus qu'une Objection, de toutes celles qu'on a coûtume d'entasser les unes sur les autres contre le sentiment que nous défendons ici. Elle consiste à dire, que les Ecclesiastiques étant préposés pour instruire le Peuple dans la Religion, celui-ci doit les en croire sur ces matiéres; & qu'il ne doit pas avoir moins de confiance en eux à cet égard. qu'il n'en a dans les Medecins & les Avocats pour ce qui concerne le Droit & la Médecine. Il y auroit plufieurs Réflexions à faire sur cette Objection, & qui pourroient toutes à leur maniere y servir de réponse, Mais, pour éviter la prolixité, nous nous contenterons d'en indiquer seulement quelques-unes de celles qui nous sont venuës dans l'esprit en méditant sur ce sujet.

1. Puisqu'il est permis à tout le monde d'étudier la Jurisprudence & la Médecine, & que chacun peut suivre ses propres lumieres lorsqu'il a quelque procès ou quelque maladie, quoiqu'il y ait des Hommes qui fassent une Profession particuliere de ces Sciences; pourquoi n'auroit-on pas la même Liberté par raport à la Théologie? Qu'est-ce qui empêche qu'un Homme ne puisse s'appliquer à cette Science? Or, fi par son étude il vient à acquerir autant de connoissance de la Théologie, que celui qui porte le Bonnet de Docteur, pourquoi ne lui seroit - il pas libre de suivre son sentiment sur un Point de Doctrine? D'où il me semble que je suis en droit de conclure qu'il n'y a ancune nécessité de s'en raporter

au fe

Thé

cine

hom

porte

à ce

pour

Thé

diffe

En e verse

cine

Med

niére

men:

ou l

puié

noiff

guér

proc

gard

leurs

dans

mati

ie fu

profe

ne p

tuer

qui

voisi

fable

juger Reli

d'étt

M

Connoissances Humaines, Chap. X. 127 au sentiment de qui que ce soit en fait de Théologie, non plus qu'en fait de Medecine & de Droit.

une une

tume

re le

Elle

étant

is la

ofur

liova

ard,

Avo-

& a

cions

oient

onfe.

nous

nent

veujet.

t le

Mé-

pro-

oces

des

icu-

t-on

olo-

nme

Or,

it de

elui

juoi sen-

ù il

lure

rter

au

MAIS 2. quand j'accorderois que les hommes sont obligés en général de s'en raporter en matière de Médecine & de Droit ceux qui exercent ces Professions, on n'en pourroit tirer aucune conséquence pour la Théologie; parce que ce sont des Cas tout differens, comme il est facile de le prouver. En effet, lorsque ne me sentant pas assez versé, soit dans le Droit, soit dans la Médecine, j'ai recours à un Avocat ou à un Medecin, je ne suis obligé en aucune maniére de croire les principes on les sentimens, sur lesquels les procédures de l'un', ou les ordonnances de l'autre, font appuiées, ni d'entrer même en aucune connoissance là-dessus. Le Médecin peut me guérir, l'Avocat peut me faire gagner mon procès, quoique je sois très-ignorant à l'égard de toutes les choses qui regardent leurs Professions; parce qu'on peut agir dans ces cas-là par Procureur. Mais, en matiére de Religion, c'est toute autre chose: je suis dans l'obligation de faire moi-même profession de telles ou telles Opinions. Je ne puis dans ces sortes d'affaires en substituer un autre en ma place. Ce sera ma Foi qui me sauvera, & non pas celle de mon voisin. D'où je conclus, qu'il est indispensablement de mon devoir d'examiner & de juger par moi-même, sur le chapitre de la Religion, au lieu que je suis très-libre d'étudier, ou non, le Droit & la Medecine.

13. ON

3. On a beaucoup plus de sujet de s'en fier aux Médecins & aux Avocats en fait de Médecine & de Droit, que non pas aux Eccléfiastiques en matière de Théologie. Pour en être convaincu, il ne faut que considerer la manière toute differente avec laquelle les uns & les autres s'appliquent refpectivement à ces diverses Sciences, & dont ils sont obligés chacuns de s'acquitter des fonctions qui regardent leur Profession. L'unique intérêt des Médecins & des Avocats est de se rendre habiles dans les Sciences qu'ils veulent professer, d'aprofondir les matières qui en font le sujet, & de discerner sur toutes ces choses les sentimens véritables de ceux qui ne le sont pas. De plus, ils ne sont, ni établis, ni gagés, pour défendre les fausses Opinions qui peuvent être dans leurs Professions. L'Avocat & son Client, le Médecin & son Patient, ont un intérêt égal dans le succès, soit d'un procès, soit d'une cure.

M AIS, il n'en est pas de même des Ecclesiastiques. Le but, où tendent leurs études, n'est pas de rechercher quelles sont les opinions les plus faines & les plus conformes à la Vérité en matiere de Religion & de Théologie, mais seulement d'apprendre!'Art de soutenir méthodiquement les Dogmes qui passent pour Articles de Foi dans la Societé dont ils se destinent à devenir les Conducteurs. Aussi leur unique soin est-il de chercher des raisons pour appuier ces Dogmes, & pour s'en persuader le plus forte

den de la Calanda

ment

ment qu'ils leur . l'habi les ( distin dans jamai mes, les ra fans c paren que la gneui exame vie d' Diabl voie. point

ner le extrac A chose aux y (les blis & l'incu

donne

preve

les ai

thodo å qu Pais :

leplu

Connoissances Humaines, Chap. X. 129 ment qu'ils pourront; parce qu'ils savent qu'ils ne seront considerés & avancés dans leur Parti, qu'à proportion du zele & de l'habileté qu'ils feront paroître à défendre les Opinions qui constituent la caractére distinctif de la Secte. Je laisse à juger si. dans cette disposition d'esprit, ils examinent amais bien fincérement la vérité de ces Dogmes, & s'ils pésent dans une juste balance les raisons pour & contre. On m'avouera fans doute, qu'il n'y a pas beaucoup d'apparence à cela. Au contraire, nous voions que la plupart d'entre eux détournent soigneusement leurs Sectateurs d'un pareil examen, & qu'ils leur disent que cette envie d'examiner est une subtile tentation du Diable, qui cherche à les écarter de la bonne voie. Il est donc tout visible, qu'il n'y a point de Profession, où l'on soit plus exposé à donner dans les écarts, où les préjugés, la prevention, l'esprit de parti, l'intérêt, & les autres passions, sont capables d'entrainer les hommes, si l'on n'a une droiture extraordinaire d'esprit & de cœur.

s'en

fait

aux

ogie.

con-

c la-

ref-

, &

litter

fion.

Avo-

cien-

ondir

dif

mens De

pour

nt ê-

& fon

nt un

pro-

ccle-

udes,

Opi-

rines

& de

1'Art

gmes

a So-

Con-

il de

Dog-

forte-

ment

A quoi nous ajoûterons, que c'est une chose incontestable & une vérité qui saute aux yeux, que les Ecclesiastiques par-tout (les seuls Orthodoxes exceptés) sont établis & gagés pour enseigner l'erreur, & pour l'inculquer dans l'esprit des autres hommes leplus qu'ils pourront. Or, comme l'Orthodoxie est une chose un peu équivoque, & que la Religion dominante dans chaque l'ais s'empare de ce beau titre, je demande

s'il n'y auroit pas de l'imprudence à croire aveuglément les Ecclésiastiques du Païs ou de la Secte, où nous sommes nés, sur leur parole, & sans examiner le poids ni la valeur de leurs raisons? Si l'on suppose une sois que nous devons sur ces matiéres nous en raporter aux decisions de nos Conducteurs fans plus ample information, il s'ensuit nécessairement de-là que chacun peut & même doit rester tranquillement dans la Religion où il est né, soit Juif, soit Mahometan, ou autre Infidéle. Cars pourquoi devroientils moins s'en raporter à leurs Conducteurs que nous aux nôtres? C'est, repartira peutêtre quelqu'un, que nos Directeurs spirituëls nous enseignent la vérité, au lieu que les Prêtres des Mahométans, des Juiss, ou des Payens, n'enseignent que l'erreur & le mensonge à leurs Sectateurs. Mais, comment savez-vous, lui dirai-je à mon tour, que vos Guides spirituëls ne vous enseignent que la pure vérité, puisque vous n'avez pas examiné si leur Doctrine est bien fondée, & que vous ne l'avez jamais vérifiée sur des principes incontestables? Ainsi, avant que de condamner si hardiment ceux des autres Sectes de ce qu'ils suivent aveuglément leurs Conducteurs, avant que de blamer si fiérement leur sotte crédulité, nous devrions un peu tourner les yeux sur nousmêmes, pour voir si nous ne sommes pas coupables du même défaut. Et, s'il se trouvoit par hazard que nous péchons justement par le même endroit que ceux que nous CON-

con con tion autr

Si la

cipa du vou affe de van la l ture que

de ent que vra tra

noi

tiér fon

Connoissances Humaines, Chap. X. 131 condamnons, pourrions-nous en bonne conscience nous dispenser de prononcer contre nous-mêmes l'arrêt de condamnation que nous avons déjà dressé contre les autres?

## CHAPITRE XI.

Si la certitude de la Foi est plus grande que celle que nous avons des Vérités naturelles qui nous sont connuës par la Raison & par les Sens?

On nous reprochera peut-être, que nous en venons un peu tard au Sujet principal qui doit être traité dans cet ouvrage, du moins s il en faut croire le Titre. voue qu'à quelques égards cette plainte est assez bien fondée; mais, on me permettra de représenter pour ma justification, qu'avant de pouvoir comparer la Certitude de la Foi avec celle de nos Connoissances naturelles, il nous a falu auparavant expliquer sur quoi est fondée cette Certitude de la Foi, "& parler du grand nombre de connoissances qu'elle suppose & qui lui servent de fondemens: ce qu'on n'a pû faire sans entrer dans un détail qui ne pouvoit manquer de nous mener un peu loin. Il est vrai que nous aurions pû nous dispenser de traiter, du moins si au long, certaines matiéres, comme, par exemple, celles qui sont contenues dans les deux ou trois der-

I 2

niers

Croice ais on fur leur valeur ne fois ous en acteurs. uit né-& mê-Reli-

metan, roientacteurs peut. 1pirieu que ifs, ou ir & le , com-

ignent vez pas ondée, ée sur

tour,

avant ux des eugléle blanous

nouses pas trou-

ement nous

CON-

niers Chapitres qui précédent immediate. ment celui-ci: mais les Observations, que nous avions à faire sur ces matiéres, & qu'on a vues dans les Chapitres cités, nous ont paru si importantes, que nous n'avons pû nous résoudre à les ômettre. J'espère même qu'un bon nombre de Lecteurs ne me sauront pas mauvais gré de cette espèce de Digreffion. Quoiqu'il en soit, nous allons enfin rentrer dans la voie, & entamer le Sujet que nous nous sommes principalement proposé de traiter dans cet Ouvrage, (ainfi que le Titre l'annonce,) & auquel se raporte, soit directement, ou indirectement,

tout ce qu'on a vû jusqu'ici.

On demande donc, si la Certitude, que nous avons des Vérités que la Foi nous enseigne, égale ou surpasse celle que nous avons des Vérités que nous connoissons par la Lumière de la Raison & par le raport des Sens? Les Théologiens sont fort partagés fur cette Question: les uns tiennent pour l'affirmative, & les autres pour la négative. Nous verrons dans la suite qui a tort ou raison; mais il nous faut auparavant parler d'un troisiéme Parti, qui croit pouvoir accorder les deux autres, & terminer le différent, en distinguant une double certitude, l'une de spéculation, & l'autre d'adhésion. La prémiere est uniquement foudée sur la force & l'évidence des preuves, & elle ne s'étend jamais au-delà La seconde confiste dans l'amour qu'on a pour ce qu'on croit, ce qui fait qu'on s'y attache fortement.

CE-

deles fpéc: que Véri natu qu'u té d que font pes actu il s'a Fide hésic non

> c'est d'att Foi, la G R tre 1

elle Que ce c d'ad qu'il En

pour prési n'est Supp taine

c'est gard Commoissances Humaines, Chap. XI. 133

late.

que

u'on

ont

s pû

iême

fau-

e de

llons

r le

nent

ainfi

ra-

ent,

que

nous

nous

ar la

des

agés

pour

tive.

t ou

arler

ac-

liffé-

ide,

fion. ir la

e ne

con-

u'on

orte-

CELA supposé, ils avouent, que les Fideles n'ont pas une plus grande certitude de spéculation à l'égard des Vérités de la Foi, que celle qu'ils ont à l'égard de plusieurs Vérités qu'ils connoissent par la Lumiere naturelle; & qu'il seroit ridicule de dire qu'un Chrétien est plus certain de la Vérité des Articles qui composent sa Créance, que de celle-ci, par exemple, deux & deux sont quatre, ou que de la vérité des principes de Mathematiques, quand il y pense actuellement. Mais les Théologiens, dont il s'agit, prétendent d'un autre côté, que les Fideles ont une plus grande certitude d'adhésion à l'égard des Vérités du salut, que non pas à l'égard des Vérités naturelles, c'est-à-dire, qu'ils ont plus d'amour & d'attache pour la moindre des Vérités de la Foi, que pour toutes les Démonstrations de la Géometrie.

Rien n'empêche qu'on ne puisse admettre la distinction de ces Théologiens; mais
elle ne remedie à rien, & ne resoud pas la
Question proposée; car il est évident, que
ce qu'il seur plait de nommer certitude
d'adhésion suppose nécessairement celle
qu'ils appellent certitude de spéculation.
En esset, cet attachement, cet amour
pour une Vérité, ce soin de se la rendre
présente & de ne la perdre jamais de vûe,
n'est juste & raisonnable qu'autant qu'il
suppose que son objet est une Vérité certaine & démontrée d'ailleurs; parce que
c'est alors seulement qu'on a droit de le regarder comme une Vérité, & qu'autrement

CE-

on

niers Chapitres qui précédent immediate. ment celui-ci: mais les Observations, que nous avions à faire sur ces matiéres, & qu'on a vues dans les Chapitres cités, nous ont paru si importantes, que nous n'avons pû nous résoudre à les ômettre. J'espère même qu'un bon nombre de Lecteurs ne me sauront pas mauvais gré de cette espèce de Digreffion. Quoiqu'il en soit, nous allons enfin rentrer dans la voie, & entamer le Sujet que nous nous sommes principalement proposé de traiter dans cet Ouvrage, (ainsi que le Titre l'annonce,) & auquel se raporte, soit directement, ou indirectement,

tout ce qu'on a vû jusqu'ici.

On demande donc, si la Certitude, que nous avons des Vérités que la Foi nous enseigne, égale ou surpasse celle que nous avons des Vérités que nous connoissons par la Lumiére de la Raison & par le raport des Sens? Les Théologiens sont fort partagés fur cette Question: les uns tiennent pour l'affirmative, & les autres pour la négative. Nous verrons dans la suite qui a tort ou raison; mais il nous faut auparavant parler d'un troisième Parti, qui croit pouvoir accorder les deux autres, & terminer le différent, en distinguant une double certitude, l'une de spéculation, & l'autre d'adhésion. La prémiere est uniquement fondée sur la force & l'évidence des preuves, & elle ne s'étend jamais au-delà La seconde confiste dans l'amour qu'on a pour ce qu'on croit, ce qui fait qu'on s'y attache fortement. CE.

deles **spéci** que -Véri natui qu'u té de que font pes ( actue il s'a Fide hélio non

Co

d'atta Foi, la G R tre la elle

c'est

Que ce q d'ad qu'il En pour

prése n'est lupp

taine c'est gard Commoissances Humaines, Chap. XI. 133

CELA supposé, ils avouent, que les Fideles n'ont pas une plus grande certitude de spéculation à l'égard des Vérités de la Foi, que celle qu'ils ont à l'égard de plusieurs Vérités qu'ils connoissent par la Lumiere naturelle ; & qu'il seroit ridicule de dire qu'un Chrétien est plus certain de la Vérité des Articles qui composent sa Créance, que de celle-ci, par exemple, deux & deux sont quatre, ou que de la vérité des principes de Mathematiques, quand il y pense actuellement. Mais les Théologiens, dont il s'agit, prétendent d'un autre côté, que les Fideles ont une plus grande certitude d'adhésion à l'égard des Vérités du salut, que non pas à l'égard des Vérités naturelles, c'est-à-dire, qu'ils ont plus d'amour & d'attache pour la moindre des Vérités de la Foi, que pour toutes les Démonstrations de la Géometrie.

RIEN n'empêche qu'on ne puisse admettre la distinction de ces Théologiens; mais
elle ne remedie à rien, & ne resoud pas la
Question proposée; car il est évident, que
ce qu'il leur plait de nommer certitude
d'adhésion suppose nécessairement celle
qu'ils appellent certitude de spéculation.
En esset, cet attachement, cet amour
pour une Vérité, ce soin de se la rendre
présente & de ne la perdre jamais de vûé,
n'est juste & raisonnable qu'autant qu'il
suppose que son objet est une Vérité certaine & démontrée d'ailleurs; parce que
c'est alors seulement qu'on a droit de le regarder comme une Vérité, & qu'autrement

13

on

CE-

late-

que

u'on

ont

s pû

iême

fau-

e de

llons

r le

nent

ainfi

ra-

ent,

que

nous

nous

ar la

agés

pour

tive.

t ou

arler

ac-

liffé-

ide,

sion.

r la

e ne

con-

n'on orte-

on court risque de s'attacher à la fausseté. & de tomber dans l'erreur & dans l'illution. Il est donc clair qu'on ne peut raiionnablement se persuader la vérité de quelque Proposition que ce soit, qu'autant qu'elle est évidente en soi, ou évidenment prouvée.

A la vérîté, il y a eu des Théologiens célébres, qui ont crû qu'il y avoit deux choses qui pouvoient supléer le défaut d'évidence, soit dans l'objet, soit dans les motifs qui nous portent à croire; savoir, l'importance de la chose, & l'operation du S. Esprit: mais on ne peut admettre ni l'une ni l'au-

tre de ces deux suppositions.

CAR premierement, pour ce qui est de l'importance de la chose, j'avoue qu'elle produit souvent cet effet, mais je soutiens qu'elle ne devroit pas le faire. Bien des Gens se persuadent ce qu'ils souhaitent : on n'en voit tous les jours que trop d'exemples; mais ils n'en sont pas pour cela plus sages. Le bon-sens veut qu'on ne se persuade les choses qu'à proportion de ce qu'elles ont d'évidence, ou au moins de probabilité; & il n'y a personne qui ne se moque de ceux qui se persuadent certaines choses fans autre raison, ou fondement, que parce qu'il leur seroit avantageux qu'elles fusfent ainfi. Il importeroit, par exemple, à bien des Gens, qu'il n'y eut pas d'Enfer; mais, doivent-ils se persuader à cause de cela qu'il n'y en a point effectivement? L'importance ne peut donc supléer le defaut d'évidence dans ce qu'il faut croire. ON

me c

certa

loit,

fe,

denc qu'il

fet,

croit

fon, Raife

re au qu'o

jecti

peut

& d

prop

les 1

men

**Ipira** 

prop

Vér

don

men

ouv

en e

nou

de 1

Gra

ge 1

don

qu'

l'ab

qu'i

D

Connoissainces Humaines, Chap. XI. 135

Meté,

l'illu-

it rai-

quel-

qu'el-

iment

giens

cho.

iden-

fs qui

tance

sprit:

l'au-

It de

u'elle

itiens

n des

: on

xem-

plus

per-

u'el-

babi-

oque

oles

par-

ful-

e, 'a

nfer;

e de

ent?

de-

ON

On ne peut pas dire tout-à-fait la même chose de l'opération du S. Esprit. Il est certain que le S. Esprit pourroit, s'il vouloit, nous persuader fortement d'une chose, quoiqu'elle n'eut aucune sorte d'évidence; mais il ne paroit pas moins certain qu'il est impossible qu'il le veuille. En effet, si le S. Esprit ne peut nous pousser à croire quelque chose sans motif & sans raifon, il ne répugne pas moins à la droite Raison de dire, qu'il peut nous pousser à croire au-delà du degré de force & de certitude qu'ont les motifs qui nous déterminent objectivement à croire; car ce seroit dire qu'il peut nous pousser à faire des actes injustes & déraisonnables.

D'AILLEURS, le S. Esprit ne nous propose pas interieurement & par lui-même les motifs qui nous portent à croire, autrement ce seroit un Entousiasme, ou une Inspiration immédiate; mais il nous les fait proposer par ceux qui nous instruisent des La Grace confiste Vérités de la Religion. donc uniquement à disposer notre entendement à recevoir ces Vérités, soit en nous ouvrant l'esprit pour les comprendre, soit en éloignant ou en détournant les objets qui nous empêcheroient d'y prêter attention, de les goûter, & d'y acquiescer. Ainsi, la Grace, ou l'Operation du S. Esprit, ne change pas la nature des preuves, elle ne leur donne pas une plus grande force que celle qu'elles ont naturellement. Il ya même de l'absurdité à le supposer; car il est clair qu'un Argument, qui n'est que probable, ne

ne peut jamais dévenir une démonstration, ni une preuve convaincante. Concluons donc, que rien ne peut supléer le défaut d'évidence dans les motifs qui nous portent à croire une chose comme véritable; & que nôtre certitude n'est juste & raisonnable, qu'autant qu'elle est proportionnée à la force des preuves qui lui servent de sondemens.

EN-EFFET, supposons-que les motifs qui nous portent à croire une chose comme révélée de Dieu, n'aient que deux degrés d'évidence, & que nous en aions quatre de certitude, ces deux derniers dégrés de nôtre certitude n'auroient aucun fondement. Ce ne seroit pas une persuasion sage & judicieuse, telle qu'est essentiellement la Foi, mais une persuasion imprudente & digne Dans cette supposition, qu'estde blame. ce qu'un Fidele pourroit répondre a ceux qui lui demanderoient raison de ces degrés particuliers de certitude qu'il auroit en matiere de Foi, au-delà des degrés d'évidence qu'ont les raisons qui le portent à croire? S'il soutenoit même qu'il fait bien de croire & de se persuader les Articles de la Foi plus fortement, que les preuves qu'il a de la Révélation n'ont d'évidence, n'exposeroit-il pas la Religion à la raillerie des Prophanes, & ne les confirmeroit-il pas dans l'opinion où ils sont que nôtre Foi ell une pertuation volontaire, c'est-à-dire, un véritable entêtement?

JE demanderois encore volontiers, si l'on est tenn, ou non, d'avoir ce degré de certitude tude turel bilité qu'oi voilà une I mes préte ceffa quel une ! duire la tro Mais oblig plus qu'el tre c Raif tude dem A

desser les mous qu'u Véri nous de le ont i

que feign

phiti

Vér

Connoissances Humaines, Chap. XI. 137

tion,

uons éfaut

rtent

z que

able,

inde-

otifs

mme

egrés

re de

nôtre

Ce judi-

Foi, digne

r'est-

ceux

egrés

ma-

ence

oire?

roire

a de

pose-

des

l pas

oi elt

, un

l'on

erti-

tude

tude qui va au-de-là de ce que la force naturelle des raisons ou des motifs de credibilité demandent? Si l'on me repond qu'on n'y est pas tenu, je repliquerai que voilà donc une œuvre de surérogation, & une Foi plus forte que celle que nous sommes obligés d'avoir. Si, au contraire, on prétend que ce degré de certitude est nécessaire & d'obligation, je demanderai quelle est la Loi qui nous y oblige? Est-ce une Loi positive? Si cela est, il faut la produire, & je ne sai guéres où l'on pourroit la trouver. Est-ce donc la Loi naturelle? Mais, la Loi naturelle ne peut pas nous obliger à nous persuader quoique Ce soit plus fortement qu'il n'est prouvé. Car, qu'est-ce que la Loi naturelle? ce n'est autre chose que la droite Raison: or, la droite Raison consent aussi peu à ce que la certitude excéde l'évidence, qu'à ce qu'elle demeure au dessous.

AINSI, comme nous avons prouvé cidessus dans le Corps de cet Ouvrage, que les motifs de credibilité, ou les raisons qui nous convainquent de la Révélation, n'ont qu'une évidence morale; au lieu que les Vérités naturelles, c'est-à-dire, celles qui nous sont connucis clairement par la lumiere de la Raison ou par le raport des Sens, ont une évidence métaphisque ou du moins phisque; il s'ensuit de-là que la certitude, que nous avons des Vérités que la Foi enseigne, ne peut égaler, & par consequent encore moins surpasser, la certitude des Vérités naturelles. Car la certitude morale

rale, quelque ferme & solide qu'elle soit en son genre, le céde pourtant, de l'aveu de tout le monde, en sorce & en clarté à la certitude métaphisique & même à la cer-

titude phisique.

A TOUTEZ à cela que le passage de ces preuves à la conclusion qu'on en tire, Donc une telle Doctrine est revélée de Dien, est fort délicat, & qu'il souffre des difficultés; car, avant que d'admettre cette conclusion, il faut encore examiner si la Doctrine, qu'on veut nous faire embrasser fur la foi de ces preuves, est véritable on fausse, bonne ou mauvaise en elle-même. En effet, supposons qu'une Doctrine évidemment fausse ou mauvaise fût confirmée par un miracle incontestable, c'est-à-dire, tel qu'il surpassat toutes les forces de la Nature, & qu'on ne pût d'ailleurs l'attribuer à la tromperie ou à la fourberie des Hommes; il n'y auroit pas jusqu'aux Indiens ignorans qui ne se récriassent en pareil cas, que ce miracle est opéré par un Dieu mauvais ou par le Diable. On sera peut-être tenté de nier la possibilité d'un tel cas; mais voici une Autorité capable de fermer la bouche à bien des Gens. Au Chap. XIII. du Deut. Moise parle ainsi lui-même de la part de Dieu au Peuple d'Israël: Quand il se levera quelque Prophéte, ou quelque Songeur de Songes, qui vous mettra en avant quelque signe on quelque miracle, & que ce signe ou ce miraçle aviendra dont il vous aura parle, disant: Allons après d'autres Dieux, lesquels tu n'as pas connus, & servons-les; tu n'é-60%.

ni de vous tout du I en q

cont

parmine qui l pas reco

vérit ou d vaise non

nous le fai dirig Voil

mens les ] vons de n

affûr lités. que Doca cle,

ne re

n'est le m e foit aveu irté à cere ces tire, )ieu, difficette fi la raffer le ou ême. deme par , tel ature, à la mes; igno-, que uvais tenté VOICE ouche Deut. art de levera ur de uelque ne ou parle, squels n'é-

6020

Connoissances Humaines, Chap. XI. 139 conteras point les paroles de ce Prophéte-là. ni de ce Songeur-la; car l'Eternel vôtre Dieu vous éprouve pour savoir si vous l'aimez de tout vôtre cœur. Qui ne voit que ce Passage du Deuter. suppose clairement que le cas en question est très-possible? Il paroît aussi par-là que le devoir des Hommes est d'éxaminer les miracles par la Doctrine de celui qui les fait, & que les choses qui ne sont pas bonnes d'elles mêmes ne peuvent être recommandées par un miracle. auparavant qu'elles soient reconnues pour véritables, justes, & bonnes d'elles-mêmes, ou du moins pour n'être pas fausses ni mauvailes. Or, par où en jugerons - nous, finon par cette lumiere interieure que Dieu nous a donnée pour discerner le vrai d'avec le faux, le juste d'avec l'injuste, & pour nous diriger dans toute la conduite de la vie? Voilà la régle & mesure primitive que nous devons suivre dans tous nos jugemens, & à laquelle nous devons comparer les Doctrines particulieres que nous trouvons dans les Livres, ou que nous aprenons de nos Maîtres & Précepteurs, pour nous assurer de leurs bonnes ou mauvaises qualités. Il s'ensuit de ce qu'on vient de dire que nous ne pouvons être assurés qu'une Doctrine, quoique confirmée par un miracle, vient de Dieu, qu'autant que le Senscommun nous apprend que cette Doctrine ne renferme rien qui soit indigne des Attributs de l'Etre suprême; puisque que co n'est que par-là que nous pouvons juger si le miracle a été produit par un bon ou par un un mauvais Principe. Je crois que ceux, qui voudront bien peser ceci, n'auront garde d'élever la certitude de la Foi au dessus de celle de la Raison.

D'AILLEURS, il faut encore remarquer que la Révélation n'a pas le plus haut degré d'évidence ou de certitude morale, ainsi que nous l'avons fait voir dans le Chapitre V; & que, parmi les Livres Canoniques du Nouveau Testament, il s'en trouve quelques-uns dont l'autenticité n'est pas aussi grande que celle des autres; parce que ces Livres n'ont pas été reçus d'abord par-toutes les Eglises d'un consentement unanime. comme on l'a remarqué au Chap. VII. Il faut de plus observer, que nous n'avons pas autant de certitude de chaque Article particulier de nôtre Foi, que nous en avons de ces deux Vérités générales, savoir, que Dieu a parlé aux Hommes par le ministère de Jesus - Christ & des Apotres, & que l'Ecriture Sainte contient la parole de Dieu: car je suppose que nous ne sommes certains que Dieu a révélé les Articles particuliers qui composent nôtre créance, que parce que nous les trouvons dans l'Ecrture. Or, sans parler ici d'une prodigieuse quantité de Variantes qui se trouvent dans les anciens Manuscrits, il est bien certain que tout n'est pas également clair dans l'Ecriture. Il y a des Passages obscurs, & sur le sens desquels on conteste. Il y en a d'autres qui paroissent assez clairs à la vérité, mais qui semb!ent être en opposition avec quelques autres, qui ne paroilfent ni moins clairs, ni moins, formels que les

Co

les pre

fois C

plus,

Théo

fens (

dire :

crois

fon ju

cider

ne fo

gue c

donc

les C

ques

ges.

on n

car,

dami

partic

défer

quan

*feroi* 

vérit

conn

conf

nous

juge

pliq

dre :

dans

Thé

cate

blir Il fa

ix, qui garde lus de arquer degré asi que re V: es du quelauffi ue ces r-tounime, I. II ns pas e parons de Dieu re de e l'E-Dieu: cerparti-, que rture. antité ciens n'est ades els on affez

re en

aroif-

que

les

ConnoisTances Humaines, Chap. XI. 141 les premiers; de sorte qu'on ne sait quelquefois comment les concilier ensemble. De plus, il y a de grandes disputes entre les Théologiens des differentes Sectes sur le sens de plusieurs de ces Passages; &, pour dire franchement ce que j'en pense, je ne crois pas qu'on puisse sans témérité porter son jugement sur ces Controverses, ni décider qui a tort ou raison, à moins qu'on ne soit bien au fait des raisons, qu'on alleque de part & d'autre. Nous ne pouvons donc sans témérité condamner ceux que les Chefs de nôtre Parti nomment Hérétiques, sans lire nous-mêmes leurs Ouvra-On a beau dire, c'est une chose dont on ne peut se dispenser en bonne justice; car, que diriez - vous d'un Juge qui condamneroit un Homme sur le raport de sa partie, sans l'avoir oui lui-même dans ses défenses? Ne seroit-il pas un Juge inique, quand même dans le fonds son jugement seroit conforme à la vérité? C'est une vérité que les Paiens eux - mêmes ont re-Comment pourrions - nous par consequent nous dispenser de cette Régle, nous que Jesus - Christ a avertis de ne point juger, afin que nous ne soionspoint jugés? QUELQUE's bonnes gens pourront ré-

QUELQUES bonnes gens pourront répliquer ici, qu'il n'est pas nécessaire de prendre autant de précautions dans l'Eglise que dans les Tribunaux Civils; parce que les Théologiens ont la conscience trop délicate & trop tendre, pour déguiser ou affoiblir les raisons de leurs Adversaires. Mais il faudroit être de l'autre monde pour par-

ler

ler de la forte. Il ne faut écouter que les Théologiens eux-mêmes, pour être convaincu qu'il n'est pas fûr de s'en raporter à la bonne-foi des Théologiens. Car ne voiton pas tous les jours qu'ils se plaignent de la mauvaise-foi de ceux avec qui ils disputent, qu'ils se reprochent les uns aux autres qu'on les fait parler contre leur pensée, & qu'on leur impute des sentimens horribles & des conséquences odieuses, qu'ils détestent autant, ou plus, que leurs Adversaires mêmes: & c'est, pour le dire en passant. ce qui a donné une si grande aversion à la plûpart du monde pour les Livres de Controverses. Non seulement les Théologiens des differentes Communions se font ces fortes de reproches; mais les Théologiens d'un même Parti, lorsqu'ils viennent à se diviser sur l'explication de quelque Dogme, comme il arrive affez souvent, ne disputent pas avec moins d'aigreur que s'ils avoient à faire aux Ennemis les plus déclarés de leur Secte. Ce ne sont que fausses imputations, que citations tronquées, que réfléxions malignes, fi l'on s'en raporte aux plaintes, qui sefont de part & d'autre, & qui, pour dire la vérité, sont ordinairement assez bien fondées.

QUE conclure de tout cela, si-non que nous ne devons pas épouser les querelles des Théologiens, ni entreprendre de prononcer sur leurs différens, à moins que nous ne soions bien & dûement versés dans la matière dont il est question. Il n'y a aucun peril à s'abstenir de juger de ce qu'on n'entend point; mais on ne peut sans crime

con

cond

la pe

logie ble,

dente

visibl

juge témé

dami

dont famn

une '

vons

pour ratio

Mati

IN

de ce & é

miné

& l'e

le pa

difpu

fuffi

ni de

trou

forte

com

parti

moil

poid

dire

inég

qui

0

Connoissances Humaines, Chap. XI. 143

que les

con-

orter à

e voit-

ent de

dispu-

autres

ée, à

rribles

détes-

rlaires

affant,

n à la

Con-

ogiens

it ces

ogiens

t à se

ogme,

putent

pient à

le leur

is, que

ignes,

fe font

lire la

ndées.

n que

erelles

e pro-

e nous

ans la

aucun

n'en-

crime

con.

condamner les sentimens d'une personne & la personne même, (car en bonne Théologie ces deux choses vont toujours ensemble,) si l'on n'en a des raisons solides & évidentes en leur genro. Agir autrement, c'est visiblement s'exposer à la même peine qu'on inge être dûc à ceux que l'on condamne témérairement. C'est-à-dire, que, si nous damnons quelqu'un pour des sentimens, dont nous n'avons pu nous instruire suffisamment pour être en état d'en juger avec une vraie connoissance de cause, nous devons craindre d'etre damnés nous-mêmes pour avoir fait un tel jugement. La déclaration de Jesus - Christ est expresse là-dessus, Matth. VIII: 12.

IMITONS donc plutôt la fage retenue de ces Savans, également moderés, prudens & équitables, lesquels, après avoir examiné ces Controverses avec toute l'attention & l'exactitude possible, prennent ensin souvent le parti de suspendre leur jugement sur ces disputes; soit qu'ils ne trouvent pas de raisons sussissant pour se déterminer, ni d'un côté, ni de l'autre; soit, parce qu'encore qu'ils trouvent les raisons d'une des parties assez souvent les raisons d'une des parties assez sont combatuës par d'autres argumens de la partie adverse, qui ne leur paroissent pas moins forts, & qui sont un juste contrepoids: ce qui les empêche de décider.

On voit par tout ce que nous venons dedire, que la certitude de nôtre Foi est trèsinégale par raport aux Articles particuliers qui la composent, & que ceux d'entre ces

Arti-

Articles, qui sont les plus certains, n'ont pourtant qu'une évidence morale, qui ne s'éleve pas jusqu'au plus haut degré. D'où nous concluerons encore une fois, qu'on ne peut pas dire que la certitude des Vérités, qu'enseigne la Foi, surpasse, ni même qu'elle égale, celle de plusieurs Vérités qui nous sont connues par la Raison & par les Sens.

## CHAPITRE XII.

Continuation du même sujet.

OMME la Thèse que nous soutenons ici est fort contestée, je crois que nous ne ferons pas mal de nous y arrêter encore un peu, & d'ajoûter quelques nouvelles preuves à celles que nous avons déjà aportées pour l'établir. En voici une qui me paroît décisive. Si la certitude de la Foi étoit une certitude métaphisique, comme il le faudroit nécessairement supposer, afin qu'elle pût égaler celle d'un grand nombre de Vérités naturelles, il faudroit que le Fidéle jugeat que le contraire de ce qu'il croit est métaphisiquement impossible, c'est-àdire, qu'il implique contradiction que la chose soit autrement qu'il ne croit; car, comme nous avons vû, c'est en cela que consiste la certitude métaphisique. Mais comment le Fidéle pourroit-il former en soi-même un tel jugement? S'il le fait, ou il a quelques raisons sur lesquelles il se

fond aucu capri qu'ui railo tent ? ent d que!c peut tes & dans mais tent d'Inf Véri tres. font. car, d'aut lons duire méta raifo ment roit i

par c S. E des Hom

Ιi

tion **fupp** Véri porte dem:

fon-

n'ont qui ne D'où n'on ne érités, ne qu'-és qui par les

tenons e nous encore velles aporui me la Foi omme , afin ombre le Fi-1 croit eft - àue la car, a que

Mais

er en

fait

il se

Connoissances Humaines, Chap. XII. 145 fondé pour juger de la forte, ou il n'en a aucune. S'il n'en a aucune, c'est un pur caprice; car le caprice n'est autre chose qu'une persuasion, ou un jugement sans raisons. S'il a quelques raisons qui le portent à faire ce jugement, il faut que ce soient des raisons ordinaires & communes, ou quelques autres que nous ignorons. On ne peut pas dire que ce sont de raisons secretes & inconnues, à moins qu'on ne donne dans l'Entousiasme & dans le Fanatisme; mais les Chrétiens les plus sensés n'admettent point de nouvelles Révélations, ni d'Inspirations immédiates, par raport aux Vérités de la Foi depuis le tems des Apôtres. On ne peut pas dire non plus que ce font les raisons communes & ordinaires; car, comme on l'a vû, ces raisons n'ont d'autre évidence que la Morale: & des raisons moralement évidentes ne peuvent produire qu'une certitude morale, & non pas métaphisique. Ainsi, qui concluroit de ces raisons que le contraire est métaphisiquement impossible raisonneroit mal, & tireroit une fausse consequence. Sa certitude par consequent ne seroit point l'ouvrage du S. Esprit, elle ne pourroit être que l'effet des préjugés ou de l'entêtement de cet Homme.

It faut dire la même chose à proportion de la Foi de tout Homme en qui l'on supposeroit une certitude plus grande des Vérités du Salut, que les motifs qui le portent à croire n'ont d'évidence. Car je demande si cette certitude a quelque chose

K.

qui la distingue de l'entêtement que les Hérétiques, que les Juiss, ou les Mahometans, font paroître pour leurs erreurs? Ce que je demande n'est pas, si la premiere de ces persuafions est plus véritable que l'autre. Il s'agit uniquement de savoir, si. posé que ces deux persuasions soient égale. ment fortes, l'Orthodoxe peut remarquer dans la sienne, par les résléxions qu'il y fait, quelque-chose qui lui persuade qu'elle est raisonnable, & que celle de ces Errans ne l'est pas? Si l'on me répond qu'il n'y remarque rien de tel, je repliquerai qu'il n'a donc point une certitude raisonnable & bien fondée. Car enfin que peut-il opposer à cette Réflexion qu'il ne manquera pas de faire? Il est vrai que je suis fortement persuadé de toutes les Vérités que je regarde comme révélées de Dieu; mais il est vrai aussi qu'il y a tel Hérétique qui ne l'est pas moins de ses faux Dogmes, tel Juif qui n'est pas moins attaché aux réveries de son Talmuds, tel Mahometan aux visions de son Alcoran. Gependant, quelque certains qu'ils pensent être de toutes ces choses, je ne doute pas qu'ils ne se trompent. Qui m'assûrera que la même chose ne m'arrive pas? Il ne faut que cette Réfléxion, ou ce retour d'esprit sur une telle certitude, pour la détruire; car enfin elle ne peut qu'y ajoûter la crainte de se tromper, qui n'est pas moins opposée à la certitude que la lumiére l'est aux ténébres.

Si l'on me dit au contraire, que cet Orthodoxe peut apercevoir dans sa certitude quel-

celle c'est des celle ponf en e cord fition fa pe que. les r bons ne l rien Ain lidite il n Véri fuafi porte tiens raiso cette denc

M

quel

rité, ce q poffi

de c

quel du

femb

term

Connoissances Humaines, Chap. XII. 147 quelque - chose qui ne se trouve point dans celle de ces Errans, je demande ce que c'est? Est-ce que la sienne est fondée sur des motifs de crédibilité qui manquent à celle des autres? Si on me fait cette reponse, je n'ai garde de la rejetter; elle est en effet très - bonne. Mais aufli elle m'accorde ce que je veux. Dans cette suppofition, cet Orthodoxe n'est pas plus sur que fa persuafion est raisonnable & mieux fondée que celle de ces Errans, qu'il ne l'est que les motifs qui le determinent à croire sont bons & solides; car, si on supposoit qu'ils ne le sont point, il ne lui resteroit plus rien pour se tirer du doute que j'ai indiqué. Ainsi n'étant sûr que moralement de la solidité des motifs qui le déterminent à croire, il ne peut être fûr que moralement de la Vérité de ce qu'il croit.

ue les

Maho-

reurs?

emiere

le que

oir, fi,

égale.

arquer

qu'il y

qu'elle Errans

'il n'y

i qu'il

able &

ppoler

pas de

nt per-

regarde

st vrai

us n'est

n Tal-

Son Al-

qu'ils

e doute

era que

e faut

l'esprit

truire;

crainte

oppo-

est aux

et Or-

rtitude

quel-

Mais comme on suppose que sa persuasion est plus sorte, que les motifs qui le
portent à croire n'ont d'évidence, je soutiens qu'à cet égard sa certitude n'est pas
raisonnable; car ensin, d'où pourroit venir
cette certitude plus grande que n'est l'évidence des motifs de crédibilité. Est-ce
de quelque éclat, de quelque lumiere, de
quelque douceur, de quelque impression
du S. Esprit, ou de quelqu'autre chose
semblable qui accompagne toûjours la Vérité, & jamais l'erreur? C'est aparemment
ce que l'on dira. Il faut donc voir s'il est

possible de s'en contenter.

JE remarque premierement, que tous ces termes sont métaphoriques, qu'il seroit K 2 juste juste d'en emploier de plus simples & de plus clairs, puisqu'il s'agit d'une des plus délicates matières de la Théologie, & que l'esprit a encore assez de peine à comprendre lorsqu'elle est proposée avec toute la simplicité & la clarté possible. Mais, sans

nous arrêter à ceci,

JE dis en second lieu que l'Homme en question ne se vantera de rien à cet égard, qu'un Chrétien d'une Secte toute opposée ne se vante de sentir aussi dans son cœur, par raport à tous les Articles qui composent sa créance. Et en effet, les Chrétiens des différentes Communions se glorisient également de sentir ces impressions du S. Esprit, & d'éprouver ces douceurs interieures à l'égard des choses qui font les objets de leur Foi. C'est ce qu'on peut voir dans les Ouvrages de dévotion qui sont s l'usage de chaque Parti. Ainsi, la question qu'on a proposée tout-à-l'heure revient d'elle-même ici, & rien n'est plus naturel que de se demander quelle certitude on a qu'on rencontre mieux que tous ces Genslà dans le discernement de ce caractère? Les voilà donc à deux de jeu, & selon les apparences ausi bien fondés l'un que l'autre; car je ne sai pas trop si l'on nous pourroit affigner des marques certaines, & non équivoques, pour distinguer en pareil cas ce qui est un effet de la Grace, d'avec ce qui n'est qu'un effet de nos préjugés & de nos préventions.

JE dis en troisseme lieu, que, si la persuasion de la Vérité, outre l'évidence des

preu-

pre

toi

qu

GO

v.e

rap

tur

me

Ré

un

mie

ou

pag

qu'

COL

cet

fi q

ie c

cul

me

peu

à c

n'a

paf

ble

pro

Die

tain

fûr

jett

pre

VOI:

usa

2pa

Connnoissances Humaines, Chap. XII. 149 preuves qui nous en convainquent, étoit toûjours accompagnée de quelque-chose qui la distinguât sensiblement de la persuasion de l'erreur, nous aurions ici un nouveau caractère de Vérité, du moins par raport aux choses révélées, distina de l'Ecriture, & dont l'usage seroit incomparablement plus aisé que celui de cette grande Régle de nôtre Foi. Dans cette supposition, un Fidéle n'aura qu'à examiner si cette lumiere, cette douceur, ce goût intérieur, ou telle autre chose qu'on voudra, accompagne son acquiescement à chaque Dogme qu'il se persuade; car si le contraire arrive, comme il doit arriver infailliblement dans cette hypothèse, il pourra s'assûrer par-là si quelqu'un de ces Dogmes est faux, sans le donner la peine d'entrer dans aucune difcuffion.

RIEN ne seroit plus' commode affarément, s'il étoit une fois bien certain qu'on peut, sans craindre de se tromper, s'en fier à ce témoigna ge interieur. Chaque Fidéle n'auroit en ce cas qu'à consulter ce qui se passeroit dans son cœur, pour juger infailliblement des Controveries. Lorsqu'on lui proposeroit un Dogme comme révélé de Dieu, si ce Dogme avoit pour lui un cermin attrait, il pourroit l'embrasser en toute sûreté, au lieu qu'il seroit obligé de le rejetter, supposé qu'il ne sentit rien qui le prevînt en sa faveur. Cependant, je ne vois pas qu'on se soit jamais avisé de faire ulage de cette Régle, pour juger de ce qui apartient ou n'apartient pas veritablement à la

la perce des preu-

& de

s plus

& que

npren-

ute la

, fans

me en

égard,

ppolée

cœur,

ompo-

rétiens

rifient

du S.

interi-

les ob.

it voir

font a

seltion

evient

naturel

on a

Gens-

Ctére?

on les

e l'au-

pour-

& non

cas ce

ce qui

de nos

la Foi, si l'on en excepte un petit nombre de soi-disans Illuminés, qui ont passé pour de vrais Fanatiques dans l'esprit de tous les autres Chrétiens. N'est-ce pas une marque qu'on a toûjours crû, & que l'on croit encore, qu'il n'est pas sûr de s'en raporter à cet Oracle interieur, soit parce qu'il ne répond pas toujours lorsqu'on l'interroge, soit parce que ses réponses ne sont pas toûjours

iustes?

MAIS, si la croïance commune n'est pas savorable au sentiment que je combats, l'expérience ne lui paroit pas moins contraire. Par exemple, les anciens Vaudois, qui ont été si long-tems la portion la plus pure de l'Eglise selon les Protestans, croyoient de bonne-soi que le serment étoit désendu en toute sorte de cas; mais, il auroient pû sortir aisément d'erreur, en résechissant sur ce qui se passoit en eux-même, & en consultant leur goût interieur là-dessus. C'est ce qu'ils ne sirent pourtant pas; & une infinité de ces bonnes Gens soussirient le Martire pour ce Dogme comme pour les autres.

MAIS, il n'est pas nécessaire de remonter si haut pour trouver des exemples de ce que je dis. Les Orthodoxes par-tout, c'est-à-dire, les Gens de la même Communion, ne sont que trop partagés entre eux sur divers Points de Doctrine, & sur l'interprétation des Passages de l'Ecriture qui regardent ces Points controversés. Par exemple, les Orthodoxes d'un Pais, où j'ai passé il n'y a pas long-tems, sont de dissérens sentimens

entre

enti

fur

Glo

Selle

1'E

pon

Ou'

deu

12 1

fur

pagi

feni

Art

får

rien

& C

que

plus

véri

roit

dan

dev

fi le

véri

une

app

que

dan

pref

ceu

con

de

est 1

tabl

ombre é pour ous les narque oit enorter à ne rée, foit ûjours

n'est mbats, ontraiidois, a plus stans, t étoit il auen réerieur urtant Gens

nonter e que 'est-ànion, ur ditation nt ces es Orn'y a mens

entre

com-

Connoissances Humaines, Chap. XII. 151 entre eux fur la future Conversion des Juifs. sur le Regne de mille Ans, sur l'égalité de la Gloire des Bienheureux, sur la Grace universelle, &c. Chacun allegue des Passages de l'Ecriture en faveur de son Opinion, & repond à ceux qu'oppose la partie adverse. Ou'on demande aux plus honnêtes Gens des deux partis, si la persuasion, qu'ils ont de la vérité du sentiment qu'ils embrassent sur ces Articles controversés, est accompagnée de quelque-chose qui la distingue sensiblement de celle qu'ils ont des autres Articles communs de leur Foi? Je suis sûr qu'ils répondront qu'ils n'y remarquent rien de particulier. Ce qu'ils diront tous, & ce qui est d'ailleurs très-conforme à ce que nous soutenons ici, c'est qu'ils sont plus ou moins fortement persuadés qu'une vérité est révélée, à proportion qu'elle paroit plus ou moins clairement contenuë dans l'Ecriture. Cependant le contraire devroit arriver, & arriveroit effectivement, fi le sentiment que nous combatons étoit véritable. Dans cette hypothèse, on auroit une égale certitude de toutes les Vérités qui appartiennent véritablement à la Foi, parce que le S. Esprit les imprimeroit également dans le cœur, & accompagneroit cette impression, de cette lumiere & de cette douceur dont on nous parle. Comme ceci est contraire à l'expérience, & que la certidude que nous avons des Dogmes particuliers elt toujours proportionnée à la clarté véritable ou apparente des Textes de l'Ecriture qui K 4

qui semblent les enseigner, c'est une nouvelle confirmation de la Vérité de ce que nous avons déja dit plus d'une fois, savoir que la certitude de la Foi, lorsqu'elle est raisonnable, ne s'éleve jamais plus haut que ne va la force des raisons qui nous persuadent que Dieu a révélé ce que nous croions.

Enfin, pour mettre la Thèse que nous foutenons dans tout son jour, ajoutons une derniere Raison qui la prouve invinciblement, Cette Raison est que la certitude de la Foi ne peut jamais être plus grande que celle des Connoissances claires que nous avons par le moien de la Raison & des Sens; parce que la Foi est fondée sur ces Connoissances, & qu'elle en suppose absolument la Vérité: de sorte que si ces Connoissances pouvoient se trouver fausses, la Foi seroit privée de son appui, & n'auroit plus aucune fermeté.

En effet, dans quelque Hypothèse que ce soit, il est impossible d'imaginer aucun Acte de Foi, qui ne dépende d'un grand nombre de Vérités naturelles, c'est-à-dire, qui ne sont connuës que par la lumiere de la Raison ou par le témoignage des Sens. Par exemple, lorsque Jesus-Christ disoit quelque-chose à ses Apôtres, & qu'ils le croioient, cet Acte de Foi supposoit toujours ces Vérités; que celui qu'ils voioient étoit Jesus-Christ, qu'il leur parloit, que le son de sa voix frapoit leurs oreilles, qu'il prononçoit telles ou telles paroles, que ces paroles avoient tel ou tel sens, &c. Lorf-

Lo

cho

mes

van

270

est

con

cro

fen

cho

que

fe c

cile

dép

de

var

Dá

dar

les

le

ave

po

no

er

qu

pa

Commoissances Humaines, Chap. XII. 133 Lorsqu'aujourd'hui nous lisons quelquechose dans l'Ecriture, & que nous en sommes persuadés, cette persuasion dépend avant toutes choses de ces vérités; que nous avons un Livre devant les yeux, que ce Livre est celui qu'on apelle l'Ecriture Sainte, qu'il contient véritablement les paroles que nous croions lire, que ces paroles ont tel ou tel fens, &c. Je dis à proportion la même chose de la Foi de l'Eglise Romaine. Lorsque l'on croit dans son fein quelque-chose qu'on trouve, par exemple, dans le Concile de Trente, la persuasson qu'on en a dépend, pour être certaine, de la Vérité de ces connoissances; qu'on a un Livre devant les yeux, que ce Livre contient les Décrets du Concile de Trente, qu'il y a dans l'un des Décrèts telles ou telles paroles, que ces paroles signifient telle ou telle chose, &c. Ces Exemples démontrent avec la derniere évidence que la Foi suppose nécessairement la Vérité d'un grand nombre de Connoissances naturelles; d'où il résulte invinciblement, que ce que nous croions par la Foi ne peut être plus certain, que ce que nous connoissons clairement

nou-

e que favoir

le th

ut que

oions.

e nous

ns une

la Foi

e celle

avons

s : par-

oissan-

ent la

**Nances** 

i feroit

aucu-

se que

aucun

grand

à-dire,

ere de

Sens.

u'ils lo
it touoïoient
it, que
eilles,
es, que
s, &c.
Lorf-

disoit



par la Raison ou par les Sens.

## CHAPITRE XIII

Réfutation d'un Paralogisme ou faux raisonnement de quelques Théologiens

PENDANT que je suis sur cette matiere, il me semble qu'il ne sera pas hors de propos de refuter un certain raisonnement que plusieurs Théologiens ont ordinairement à la bouche. Il frappe d'abord extrémement, & il est fort propre à éblouir ceux qui ne sont pas sur leurs gardes; mais, quand on l'examine un peu de plus près, on trouve qu'il n'a aucune solidité. Voici en quoi il confiste. Les Vérités que la Foi enseigne, nous dit-on avec une dévote gravité, doivent toujours l'emporter dans notre esprit, sur les Vérités les plus évidentes que nous connoissons par la Raison. Et c'est la Raison même qui le veut ainsi; car, elle nous aprend qu'il faut toujours préférer ce qui est le plus certain à ce qui l'est moins: or il est plus certain, ajoute-t-on, que ce que Dien dit est véritable, que tout ce que notre Raison nous persuade.

CE raisonnement, quelque devot, quelque beau, quelque véritable même, qu'il paroisse à une première vûë, n'est pourtant qu'un paralogisme. Il est aisé d'y remarquer plusieurs défauts; les deux suivants sont les principaux que nous y trouvons.

I. IL est faux que nous soions plus certains de la Vérité de ce que Dieu dit, que

de to car, qui I politi cette ci, c voir , plus, que c nous plus qu'un Qui Car ( Tout par le Axio ter, vent o mens forre faux ,

oncl
On
nière
fomme
Dieu
perfua
deux
tés, c
ment,
ce de

& ne

impof

pourr

Commoissances Humaines, Chap. XIII. 155 de tout ce que notre Raison nous persuade: car, je vous prie, n'est-ce pas notre Raison qui nous persuade la Vérité de cette Proposition, Ce que Dieu dit est véritable? Et cette Vérité est-elle plus certaine que celleci, que la Raison nous persuade aussi, savoir, qu'Il y a un Dieu? Je demande de plus, si ces deux Vérités sont plus certaines que ces premiers principes, dont la Raison nous persuade encore la vérité: Le tout est plus grand que sa partie, il est impossible qu'une chose soit & ne soit pas en même tems? Qui oseroit jamais rien dire de semblable? Car ces deux Propositions, Il y a un Dien, Tout ce qu'il dit est véritable, se démontrent par le raisonnement; au lieu que les deux Axiomes métaphifiques, qu'on vient de citer, sont évidens par eux-mêmes, & servent de bases & de fondemens aux raisonnemens les plus clairs & les plus certains. De sorre que, si ces Axiomes pouvoient être faux, il seroit inutile de raisonner: on ne pourroit jamais rien démontrer, ni rien conclure de certain par le raisonnement.

On peut encore prouver d'une autre manière la fausseté de cette Proposition: Nous
sommes plus certains de la vérité de ce que
Dieu dit, que de tout ce que la Raison nous
persuade. En esset, on ne peut contester
deux choses; la prémiere, que les Vérités, que la Raison nous persuade évidemment, ne soient les objets de la connoissance de Dieu, qu'il ne les sache, ne les voie,
& ne les pénétre; l'autre, qu'il ne soit aussi
impossible que Dieu se trompe dans ce qu'il

fait

ison-

pas foncorbord louir nais, orès,

loici granotre
que
ft la

nous ii est il est Dieu

Rai-

quelqu'il rtant mar-

vants ns. cer-

que de

fait & ce qu'il voit, que dans ce qu'il dit. Il est donc visible, que les Vérités de la Religion n'ont à cet égard aucun avantage sur les autres Vérités, quelles qu'elles soient; & par consequent que la pensée dont il est question est beaucoup plus spécieuse qu'elle n'est solide.

MAIS II. Le plus grand défaut du raisonnement, que nous examinons, confife en ce que ceux qui le font supposent que chaque Acte de Foi est aussi certain que cette Vérité capitale : Tout ce que Dien dit est véritable: mais c'est une supposition absolument fausse & insoutenable; car ceur qui la font devroient se souvenir que la Certitude de notre Foi dépend encore de la Certitude que nous avons de la Révélation; car tout Ace de Foi se réduit naturellement à ce Syllogisme: Tout ce que Dien dit est véritable: il a dit telle ou telle chose: donc telle ou telle chose est véritable. Par où l'on voit que pour être en état de faire un Acte de Foi Théologique, il ne suffit pas de savoir que tout ce que Dieu dit est véritable, il faut auffi être certain qu'il a dit ce que nous croions; sans quoi notre Foi ne seroit qu'une persuasion téméraire.

On accorde donc très-volontiers que la prémiere des Propositions, qui composent le raisonnement ou syllogisme qu'on vient de voir, est des plus certaines & des plus évidentes. Toute la Terre en convient. Mais, de quoi sert-il que la premiere Proposition ou la majeure d'un argument ait toute l'évidence & la Certitude possible, si

.

la fe me beau reçu n'ex de fe tion Or,

Eft-itel I

vide

mon

fyllo

fond

tes l
les j
voue
l'adn
qu'il
noiff
mes
a'peri

homi qui n M l'argi

s'il y

Athé par le diver Connoissances Humaines, Chap. XIII. 157

'il dit.

la Re-

ge for

Oient;

il elt

ju'elle

u rai-

onliste

it que

1 que

ien dit

on ab-

ceux

ue la

e de la

ation:

relle-

Dien

chofe:

ar ou

re un

it pas

véri-

a dit

e Foi

que la

posent

vient

plus

vient.

Pro-

nt ait

de, i

12

la seconde Proposition ou la mineure, comme on l'apelle en termes de l'art, en a beaucoup moins? N'est-ce pas un Axiome reçu, que la Certitude de la conclusion n'excéde jamais celle de la moins certaine de ses prémisses, c'est à-dire, des Propositions qui la precedent, & dont on la tire. Or, qui oseroit soutenir que la mineure du syllogisme raporté ci-dessus, qui sert de sondement à tout Acte de Foi, soit aussi certaine & aussi évidente que la majeure? Est-il aussi certain que Dieu a révélé tel & tel Dogme, qu'il l'est que tout ce que Dieu dit est véritable?

La premiere de ces Propositions est évidente & universellement reçuë. Tout le monde en convient. Non seulement toutes les Societes Chrétiennes, mais encore les Juiss, les Mahometans, les Payens, l'avouent. Les Athées même & les Désstes l'admettroient, si les premiers convenoient qu'il y a un Dieu, & si les seconds reconnoissoint qu'il se fût manifesté aux Hommes par la Révélation. En un mot, il n'y apersonne qui n'avoue très-volontiers, que, s'il y a un Dieu, & qu'il ait parlé aux hommes, il ne leur aura sans doute rien die

qui ne soit très-vrai.

Mais, pour la seconde Proposition de l'argument en question, scavoir, que Dien a révélé telle on telle chose aux hommes, cette assertion, dis-je, est contestée par les Athées, par les Désites, par les Payens, par les Mahométans, par les luiss & par

par les Mahométans, par les Juifs, & par divers Hérétiques. Il est vrai qu'on leur

prou-

prouve la réalité de cette Révélation. Mais combien ne faut-il pas faire de raisonnemens, combien ne faut-il pas établir de Proposition, & renverser de Réponses, avant que de pouvoir en venir à bout? Encore est-il rare qu'on réüssisse, je ne dirai pas à persuader un Adversaire, mais même à lui fermer absolument la bouche, s'il entend un peu la matière & l'art de disputer.

Pour donc raisonner juste, il ne faudroit pas comparer la certitude des actes de la Raison avec cette premiere proposition du syllogisme en question: tout ce que Dien dit est véritable; car, c'est la Raison qui nous en fait connoître la Vérité: mais il faudroit la comparer avec la Certitude que nous avons de la Révélation. dire, qu'il est plus certain que Dieu a revélé chaque Dogme particulier qui entre dans notre Confession de Foi, qu'il ne l'est que la Raison ne nous trompe pas dans ce qu'elle nous persuade le plus fortement; comme, par exemple, lorsqu'elle nous apprend que deux & deux sont égaux à quatre. Mais, si ons'expliquoit de la sorte, la foiblesse du raisonnement seroit plus sensible qu'on ne voudroit: il ne pourroit plus alors en imposer à persoune.

IL faudroit en second lieu s'expliquer avec un peu plus de précision sur le sujet de la Raison-même. Quels actes de la Raison met-on au dessous de ceux de la Foi? Sont-ce seulement quelques-uns, ou tous sans exception? Si on ne parle que de quelques-uns, on ne gagne rien.

Il fe de no de la ront quel & c' S 1

fur 1 mem évide ne l' Mon le co quen Au c fifter là m

faut

moin

SI

acte qu'ac dema nous qui c foit d lui q dent

fermen a la Fo

40mi

chole

[]

Connoissances Humaines, Chap. XIII. 159
Il se pourra faire, que, s'il y a des actes
de nôtre Raison plus incertains que ceux
de la Foi, il y en aura d'autres qui le seront moins. Ainsi, il restera à examiner de
quel ordre sont ceux qu'on nous oppose;
& c'est sur quoi il y aura des difficultés.

Si l'on vient à disputer, par exemple, sur la Création, un Athée, un Désite, & même un Socinien, soutiendra, qu'il est plus évident que de rien il ne se fait rien, qu'il ne l'est que Dieu ait révélé qu'il a tiré le Monde d'un pur néant; & il ne sera pas aisé de le convaincre du contraire, ni par consequent de le faire revenir de son sentiment. Au contraire, il prétendra qu'il y doit persister, selon la maxime qu'ont allegué ceux-là même contre qui il dispute; savoir, qu'il faut préférer le plus certain à ce qui l'est moins.

SI l'on soutient au contraire que tout ade de Foi a plus de certitude que quelqu'acte de Raison que ce puisse-être, je demanderai s'il en a plus que celui qui nous assure qu'il y a un Dieu; que celui qui dit qu'il est impossible qu'une chose soit & ne soit pas en même tems; que celui qui reconnoit que tout ce qui est évident est vrai, ou qu'on peut affirmer d'une chole tout ce qui est manifestement renfermé dans l'idée claire & distincte qu'on en a, &c? Si l'on prétend que les actes de la Foi sont plus certains que tous ces Principes, on s'exposera à la risée de toute la Et nous avons déjà fait voir au commencement de ce Chapitre pourquoi

rien.

Mais

onne-

lir de

avant

ncore

ai pas

ême à il en-

uter.

e fau-

tes de

ion du

Dien

n qui

rais il

e que

udroit

evélé dans

st que

is ce

nent;

is ap-

uatre.

qu'on

en en

iquer

lujet

de la

de la

uns,

on se moqueroit avec justice de quiconque oferoit avancer une pareille chose. Si on avoue, d'un autre côté, que ces actes de la Raison l'emportent en certitude sur tous les actes de la Fois on conviendra en même tems par-là qu'on a eu tort de faire un raisonnement tel que celui qu'on a vû au commencement de ce Chapitre.

SUR quoi nous remarquerons encore que la grande source de l'illusion que bien des Gens se font sur ce sujet, c'est qu'ils regardent la Certitude de la l'oi & celle de la Raison comme deux Certitudes collaterales & indépendantes l'une de l'autre. Sur ce fondement, ils croient qu'on peut les comparer ensemble, & demander quelle ell la plus grande? Mais, ils ne prennent point garde que la Certitude de la Foi est fondée sur celle de la Raison, qu'elle lui est subordonnée: de sorte que, si on suppose que la Raison peut se tromper dans ses connoissances les plus claires, on sappe la Foi par ses fondemens, & on en renverle toute la Certitude, comme je l'ai fait voir aves la derniere évidence dans le Chapitre qui précéde immediatement celui-ci.

EN EFFET, si la Raison peut nous tromper en ce qu'elle nous apprend le plus clairement, nous pouvons nous être trompés en nous persuadant qu'il y a un Dieu, que ce Dieu ne dit rien que de vrai, qu'il a parlé aux Hommes, que sa Parole est contenue dans le Livre que nous appellons l'Ecriture, que certaines paroles que nous lifons dans ce Livre signifient telles OU

Con ou to autan précé la Fo de C JE n'en raisor réfute

que p

ne so Il fa

ment d'en

exem pourmine dit, l'eml cela ger d reur

confe

Con

crédi Justit que connoissances Humaines, Chap. XIII. 161 ou telles choses &c. Car ce sont-là tout autant d'actes de la Raison qui doivent précéder la Foi; &, s'ils sont incertains, la Foi ne sauroit avoir la moindre ombre de Certitude.

le crois qu'en voilà autant ou plus qu'il n'en faut pour faire voir la foiblesse du raisonnement que nous avons entrepris de réfuter en ce Chapitre. Je ne pense pas que personne puisse nier à présent, que ce ne soit un paralogisme des plus formels. Il faut l'avouer cependant, ce raisonnement est spécieux. Rien n'est plus capable d'en imposer à une première vûë. Cet exemple peut servir d'une nouvelle preuve pour montrer la nécessité qu'il y a d'examiner & d'aprofondir un peu ce qu'on nous dit, avant que de nous y rendre & que de l'embrasser comme vrai; parce que sans cela nous nous exposerons souvent au danger d'être trompés, & de tomber dans l'erteur sur les matieres même les plus de conféquence.

## CHAPITRE XIV.

Conséquences qu'on doit tirer des Principes établis dans les trois derniers Chapitres.

NOUS avons montré dans le Corps de cet Ouvrage, que les motifs de crédibilité, c'est-à-dire, les preuves qui justifient que c'est Dieu qui a révélé ce que nous croïons, n'ont qu'une évidence mo-

onque Si on tes de e sur iendra

qu'on re. encore e bien

qu'ils

lle de ollates. Sur ut les lle est point ondée

e que con-

a Foi averse t voir

apitre

nous e plus

trom-Dieu, qu'il le est appel-

telles

s que

morale, qui ne s'éleve pas même jusqu'au plus haut degré. Nous venons aussi de prouver clairement dans les trois Chapitres immédiatement précédens, que ces preuves supposent plusieurs Vérités connuës par la Raison & par les Sens: de sorte que si les connoissances, qui nous viennent par ces deux voies, étoient incertaines, les preuves de la Révélation n'auroient plus aucune solidité, & par consequent tout l'édifice de la Foi crouleroit nécessairement &

tomberoit par terre.

OR, ces principes supposés comme certains, il est aife d'en tirer plubeurs conséquences qui me paroissent fort importantes. La première est, qu'il étoit impossible que Dieu nous ordonnât de croire aucun Dogme qui parût évidemment faux, soit à la Raison, soit aux Sens, du moins après que nous aurions pris les précautions, & observé les régles, que les Sages prescrivent pour éviter de tomber dans l'erreur. Cette premiére conséquence devant servir elle-meme de base & de fondement i plusieurs autres, que nous en tirerons dans la suite, il s'agit presentement de la bien établir; & heureusement c'est, ce qui n'est pas difficile.

EN EFFET, si Dieu nous révéloit un Dogme, qui parût évidemment saux à la Raison ou aux Sens, il arriveroit de deux choses l'une: ou ce Dogme seroit aussi faux qu'il le paroîtroit; ou paroissant absolument saux, il ne laisseroit pas d'être vrai.

le pr cité e rainer temer comm peut fans

Dieu. ON le fec de vo & éta effet, Pyrrh uniqu cara St té. I rhonie que la difting peut r reur ; caract tiftes rité a qui la de l'er tous à l'évide gain d fans re le dire

des De

Connoissances Humaines, Chap. XIV. 163
Je crois que tout le monde conviendra que le premier cas est impossible; car la Véracité est un Attribut essentiel à l'Etre souverainement parfait; or rien n'est plus directement opposé à la Véracité que d'attester comme véritable une chose fausse: on ne peut donc, sans une horrible impiété & sans blasphème, rien attribuer de pareil à Dieu.

On ne peut pas soutenir non plus que le second cas soit possible, à Moins que de voul ir bannir la Certitude du Monde. & établir un Pyrrhonisme universel. effet, toute la Dispute qu'il y a entre les Pyrrhoniens & les Dogmatistes se réduit uniquement à savoir, si l'évidence est le caractére certain & infaillible de la vérité. Les Dogmatistes l'assûrent, & les Pyrrhoniens le nient. Ces derniers soutiennent que la vérité n'a aucun caractère, qui la distingue de la fausseré; que l'évidence peut nous tromper & nous jetter dans l'errenr; qu'ainsi on ne peut compter sur ce catactère, ni sur aucun autre. Les Dogmatistes prétendent au contraire que la vénté à des caractères certains & infaillibles qui la font connoître, & qui la distinguent de l'erreur; & ces caractéres se réduisent tous à l'évidence. Par consequent, dire que l'évidence peut nous tromper, c'est donner gain de cause aux Pyrrhonieus, & ruiner lans reserve la Certitude. C'est pourtant le dire, que de soutenir qu'il peut y avoir des Dogmes, qui ne laissent pas d'être vésitables, quoiqu'ils paroissent évidemment L 2

in'an fi de pitres enves ar la fi les

r ces preu-

l'édient &

conoffible aucun , foit après

rescrireur. servir

dans dans bien

n'eft

it un à la deur

ausii abso-

Je

faux à la raison, même après qu'elle les a examinés avec toute l'exactitude possible. C'est associer la fausseté & l'évidence, & par consequent faire de l'évidence un caractére trompeur, qui pourra se trouverégalement joint à la vérité & à la fausseté.

OR, cela une fois posé, qui ne voit que ce seroit fort vainement qu'on s'amuferoit à raisonner sur quoi que ce soit, ou à chercher des preuves pour établir ce qu'on veut persuader aux autres? Quelques convaincantes qu'elles pussent être, l'adversaire auroit toujours une réponse toute prête pour les éluder. Il n'auroit qu'à dire: Il est vrai que vos preuves sont évidentes; mais, qu'importe? Quelque évidentes qu'elles soient, elles peuvent être fausses; car, l'évidence n'est pas la marque certaine de la vérité. Ainsi, ce seroit agir imprudemment

que d'y déférer.

En particulier, il seroit fort inutile de travailler à prouver la Vérité de la Religion Chrétienne. Les Infideles & les Incrédules n'auroient qu'à faire la réponse qu'on vient de voir, pour renverser tout le travail de ceux qui leur auroient aporté les preuves les plus convaincantes de la Vérité du Christianisme. Dans cette hypothèse, les motifs de crédibilité n'auroient plus aucune force; de quoi serviroit-il donc de les alleguer? Pourroient-ils nous donner quelque Certitude? Et par consequent n'y auroit-il pas de la témérité à croire? Car doit-on se persuader d'une chose qui n'est prouvée que par des raisons qui peu-

vent
Peutest au
seroit
venir
prouv
rité à
vée,
der u
vaises
peutsoit co
dence
vérité

M aux n de la la Ce la pe voie? dre e comb n'est li le pas q pour nous paroif à-dire dictoi par d mora

ui Dogn Dieu

Ne

Connoissances Humaines, Chap. XIV. 165 vent être aussi bien fausses que vraies? Peut-on nier qu'une vérité mal prouvée est aufsi incertaine, qu'une autre qui ne le seroit point du tout? Ne faut-il pas convenir que ce n'est point prouver, que de prouver mal? Si donc il y a de la témérité à se persuader une vérité non prouvée, il n'y en a pas moins à s'en persuader une qui n'est prouvée que par de mau-Or, quelle bonne raison vailes railons. peut - on avoir de se persuader quoi que ce soit comme une vérité indubitable, si l'évidence n'est pas un caractère certain de vérité?

Mais je veux que cette hypothèse laisse aux motifs de crédibilité, ou aux preuves de la Religion, toute l'évidence & toute la Certitude qu'elles ont naturellement, ne la perdroient-elles point par une autre voie? Car, n'est-il pas vrai qu'une moindre évidence s'évanouit lorsqu'elle est combatuë par une plus grande? Ou plûtôt. n'est-il pas vrai que c'est ce qui arriveroit, fi le cas étoit possible? car je ne conviens pas qu'il le foit. Mais supposons la chose pour un moment. Figurons-nous que Dieu nous a révélé un Dogme dont la fausseté paroisse d'une évidence métaphisique, c'està-dire, qui paroisse évidemment contradictoire. De quoi servira-t-il de prouver par des raisons, qui n'ont qu'une évidence morale, que Dieu a révélé ce Dogme? Ne sera-t-il pas plus évident que ce Dogme est faux, & par consequent que Dieu ne l'a point révélé? D'un autre côté. L 3

voit amu-, ou r ce lques l'ad-

les

lible.

, &

i ca-

dire:
ntes;
v'elles
l'évide la
nment

toute

le de Relies Inponse out le té les a Véhyporoient donc donquent roire?

e qui

peu-

vent

dira ton qu'un Dogme évidemment faur est évidemment croiable? N'y auroit-il pas de la Contradiction à le dire? On ne pourroit donc sans témérité croire un tel Dogme en pareil cas; puisque bien loin de paroître évidemment croiable, il paroîtroit évidemment incroïable. D'où nous conclurons qu'il étoit impossible que Dieu nous révélat rien qui sût directement oposé, soit aux Lumieres de la Raison, soit au ra-

port constant & unanime des Sens.

MAIS, cela étant, ne devons-nous pas tenir pour certain, que Dieu n'a jamais révélé le Dogme de la Transubstantiation qui est si manifestement opposé à ces lumieres, & à ce raport? Dogme le plus abfurde & le plus monstrueux qui fût jamais, & qui fait pourtant le principal objet de la Foi & du Culte d'une grande Societé Chré-Dogme, qu'elle regarde, ou du moins que ses Conducteurs veulent qu'on regarde, comme l'Ame de la Religion, & pour la croïance duquel ils ont fait répandre des torrens de Sang Chrétien. Il est certain, que quand on considere toutes ces choses, on ne sait si on dort, ou sion Nous parle-t-on sérieusement, ou veut-on nous faire illusion & nous renverfer l'esprit, lorsque l'on prétend nons faire recevoir, soit de gré, ou de force, un tel Dogme comme un des plus importans & des plus nécessaires Articles de la Foi Chrétienne? N'est-ce pas proposer comme une Vérité divine l'Opinion la plus bizarre & la plus chimérique, le Chaos le plus ténépreni de Comanit

Miste de Sa

de N

Culte J'Y Idées paren Mode Poffil de M & de d'Ete ment Produ Mort vérita tain, gion. par le mêm Ce I rhoni lui - r

fon il fai

é- li Di

Connoissances Humaines, Chap. XIV. 167

breux & le plus rempli de Contradictions

qu'on puisse imaginer?

J'y vois confondre ou plûtôt renverser toutes les idées que nous avons de Pain, de Chair, de Sang, de Personne, d'Humanité, de Divinité, de Corps & d'Esprit, de Nourriture corporelle, & de Nourriture spirituelle; celles de Miracle, de Mistère, de Religion, de Consécration, de Sacrement, de Sacrifice, de Foi, & de

Culte religieux.

J'y vois de même renverser toutes les Idées que nous avons de Réalité & d'Apparence; de Substances & d'Accidens, ou de Modes; d'Identité & de Distinction; de Possibilité & de Contradiction; de Fin & de Moien; de Tout & de Partie; d'Unité & de Multiplication; d'Espace & de Lieu; d'Etendue & de Pénétration; de Mouvement & de Repos; de Changement, de Production, de Corruption, de Vie, & de Mort, &c. En un mot, si ce Dogme étoit véritable, il n'y auroit plus rien de certain, ni dans la Nature, ni dans la Religion. On ne pourroit s'assurer de rien, ni par les Sens, ni par la Raison, non pas même de la vérité des premiers Principes. Ce Dogme établiroit donc un parfait Pyrthonisme, & par consequent il se détruiroit lui - mêm e.

Le Catholique répond à tout cela, que son Dogme est un Mistère de Foi, auquel il faut se soûmettre sans raisonner. Mais encore ne faut-il pas du moins que je sache si Dieu l'a révélé, ou non? C'est ce qu'il

L 4 n'ofera

oit-il On ne an tel oin de oîtroit

Dieu posé, u ra-

con-

is pas is réiation imies abmais,

Chréu du qu'on

de la

Epan-Il est s ces

fi on ou

faire n tel ns &

Chrée une re &

éné-

n'osera pas nier sans doute. Qu'il me prouve donc, que son Dogme est un Arti. cle de la Révélation Divine. Il ne manquera pas de m'allegner que Jesus-Christ a dit en instituant l'Eucharistie : Ceci est mon Corps. Mais, je l'arrête dès lepremier pas. Il s'agit entre nous de savoir quel est le sens des Paroles de Jesus-Christ, & je lui demande d'abord à quoi Jesus-Christ faisoit allusion, lorsqu'il prononçoit le mot, ceci? C'étoit sans doute à ce qu'il tenoit entre les mains, c'est-à-dire, au Pain. Cette Proposition donc, ceci est mon Corps, revient à celle-ci, a Pain est mon Corps. Or, n'est-il pas évident que dans cette derniere Proposition il faut nécessairement admettre une figure, le pain ne pouvant être tout à la fois & réellement pain, & réellement un corps humain. Il faut donc absolument donner un sens figuré à cette Proposition, de même que celase pratique à l'égard de celles-ci : La Pierre étoit Christ. La Paque est le passage du Seigneur. La necessité d'expliquer cette Proposition dans un sens de figure, se fait sentir encore bien davantage, lorsque l'on fait attention qu'il s'agit de l'Institution d'un Sacrement, que c'est un signe & un mémorial que Jesus-Christ nous a laissé pour nous souvenir de sa mort.

Mais, nôtre Catholique ne pourra sans doute souffrir tous ces raisonnemens. voudra que je reçoive aveuglément le sens qu'il donne à ces Paroles, ou plutôt que je me soûmette à tout ce qu'il lui plaît de me prescrire comme devant être l'objet de

ma C pour régle que faudi de la exce ge (

Raife

E les n nos 1 vez confo auffi régle mon le de à l'é Or, exce Raif

> poffi que n'im que Ain me p idées

rapo

dra r pou:

être

Connoissances Humaines, Chap. XIV. 169
ma croiance. Et moi, je lui répons, que
pour m'empêcher de suivre la Raison & les
régles de la Logique, en interprétant quelque endroit que ce soit de l'Ecriture, il
saudroit me produire des désenses expresses
de la part de Dieu d'en user ainsi, ou une
exception particuliere & formelle qui déroge en tel cas aux régles de la droite
Raison.

me

Irti-

uera

t en

agit

des

ande ion,

étoit

ins,

onc,

dent

faut

pain

ment. Il

figu-

la se

Sei-

Profen-

d'un

mépour

fans

11

fens

que

t de

et de ma En effet, comme dans ce qui regarde les mœurs, pour nous detourner de suivre nos passions, l'Ecriture nous dit: Ne suivez point les desirs de la Chair, Ne vous consormez pas au present Siècle, il faudroit aussi, pour nous empêcher de suivre les régles & les lumières de la Raison, nous montrer dans l'Ecriture une désense sormelle de les suivre, ou en tout, ou en partie, à l'égard de la Connoissance & des Dogmes. Or, il n'y a dans l'Ecriture, ni régle, ni exception, de cette sorte, qui déroge à la Raison en aucun cas, ni par consequent par raport au Dogme de la Transsubstantiation.

LA Foi n'a pas pour objet les choses impossibles & incroïables. Pour faire donc
que je croïe une chose, il faut qu'elle
n'implique point de Contradiction avec ce
que je sai certainement & évidemment.
Ainsi, le Mistere de la Transsubstantiation
me paroissant incompatible avec toutes les
idées claires que j'ai des choses, il ne peut
être en aucune maniere l'objet de ma Foi.

C'EST en vain que mon Catholique voudra recourir ici à la Toute-Puissance de Dieu pour tâcher de justifier son sentiment. Je

L 5

lui répondrai, que c'est mal connoître la Toute-Puissance de Dieu que de l'étendre à des choses contradictoires; parce que ces choses sont des purs néants, & que, quand elles pourroient être les objets de la Toute-Puissance de Dieu, sa Sagesse & sa Bonté ne lui permettroient pas de faire de ces sortes de miracles si contraires à la Certitude de nos notions. Il nous ôteroit par-là tout l'usage de notre Raison, sans laquelle nous ne pouvons, ni le connoître dans les œuvres de la Création, ni prositer des lumiéres de la Révélation.

It faut l'avouer cependant à la honte du Genre humain, le merveilleux, le paradoxe, est du goût de la plûpart des Hommes, sur - tout en matiere de Religion. Les Dogmes les plus absurdes, les plus oppoles à la Raison, sont ceux dont ils s'entêtent le plus, & pour la defense desquels ils témoignent le plus grand zéle, lorsqu'on a l'adresse de les leur faire envisager comme des Misteres de Religion, comme des Vérités célestes & fort importantes pour le Ce foible du crédule Vulgaire n'est pas inconnu aux Transsubstantiateurs. Ils savent très-bien faire usage de cette machine pour exciter le zéle amer, ou plutôt l'aveugle fureur du peuple. C'est ce que les Protestans n'ont que trop de fois éprouvé. Qui pourroit s'empêcher de s'écrier ici :

TANTUM Religio potuit suadere malorum? Hélas! pourquoi faut-il que le Manteau sacré de la Religion serve à couvrir & à somenter de si grands Abus? Ceux, qui entenentem plus divinre att vent dre la mi la toit u de l'a qui o plir c un fa ne po

par l Lı Rom de l' à cau fans dera tholic on pe toire recev res , qu'o de la qu'il ici. lur 1 un ai de co tout que,

lens

Connoissances Humaines, Chap. XIV. 171 entendent fi bien à parer les Dogmes les plus absurdes du titre pompeux de Misteres divins & ineffables, ne devroient-ils pas faire attention, que le mot de Mistere est souvent un refuge propre à voiler & à defendre les plus grandes Absurdités; & que parmi les Payens, d'où il nous est venu, c'étoit un azile de l'ignorance, & un manteau de l'avarice & de la fourberie des Prêtres, qui ont donné aux autres l'exemple de remplir de Misteres la Religion, donnant par-là un faux brillant à leurs Fonctions, quand ils ne pouvoient pas leur concilier de l'honneur par les qualités essentielles à leur Ministère. LE prétendu Sens litteral, que l'Eglise Romaine donne aux paroles de l'Institution de l'Eucharistie, étant évidemment faux à cause des Absurdités & des Contradictions fans nombre qu'il renferme, on me demandera quelle peut donc être la Foi d'un Catholique - Romain sur un tel Dogme, & si on peut croire des Propositions contradictoires? Je répons à cela, qu'on peut fort bien recevoir des Propositions contradictoires, les embrasser comme vraies, lorsqu'on ne se forme point d'idées distinctes de la fignification des termes, ni du raport qu'ils ont entre eux. Or, c'est ce qui arrive ici. La croïance d'un Catholique-Romain

iur la Transsubstantiation ne consiste qu'en un assemblage de mots & d'idées consuses

de corps de Christ & de pain. Il embrasse tout cela sans examen, & sur la soi publi-

que, & pour avoir souvent oui dire que ce

sens litteral est véritable. Cette confusion

d'idées

ngle etef-Qui aloan-

e la

ndre

Ces

ou-

Bon-

ces

tout

lous

œunié-

onte

ara-

om-Les

opo-

ntê-

uels

omdes

r le

r'est

Ils

vrir qui d'idées est entretenue & fortissée, I, par le concours d'autres idées non moins consusées qu'il a dans la tête, comme, par exemple, d'Eglise; de Tradition, de Foi, de Religion, de Sacrisse, de Mistere, de Miraeles, &c. 2. l'équivoque du mot, est, lequel dans l'usage universel du langage signifie tantôt identité & tantôt ressemblance, selon la nature des objets que ce mot lie ensemble. Il n'est donc pas étonnant, qu'ils s'imaginent avoir quelque Foi là-dessus, quoiqu'ils ne puissent se former aucune idée distincte de ce qu'ils prétendent croire.

Mais, on peut dire que la Foi de télles Gens doit être regardée comme le fruit, non pas de leur jugement, de leur réflexion, de leur examen, mais de leur mémoire, de leur imagination, de leur prévention. C'est une sorte de Foi, qui consiste plus à croire que l'on croit, qu'à croire véritablement; deux choses aussi disserentes que savoir, & croire que l'on sait. Il est autant inpossible de croire le contraire de ce qu'on voit par la Raison, que de croire que l'on ne voit pas ce que l'on voit effectivement devant soi, en plein jour, & de ses propres yeux; ou que de croire que l'on voit ce que l'on ne voit pas, après avoir regardé avec toute l'attention & la circonfpection possible.

CE n'est donc qu'une Autorité mal-entenduë, qui fait retenir & prononcer comme vraie une Proposition contradictoire, à laquelle on n'a pas fait d'attention, &

dont

un h
fient
en lu
quan
donn
fible
me 1
croir
s'il d
ment
tions
de n
fagef
troie
& ce

déja

ne c

la V

c'est

Con

nous

de l

Rési

qui

de 1

dont

Connoissances Humaines, Chap. XIV. 178 dont on ne comprend pas bien le sens. Mais un homme attentif, qui sait ce que signifient ces Propositions, n'y consentira jamais en lui-même, quelque effort qu'il fasse, & quand même, par impossible, Dieu lui ordonneroit d'y consentir. Je dis, par imposfible; car, il n'y auroit rien de certain, comme nous avons dit, fi Dieu ordonnoit de croire ce qui paroît évidemment faux, & s'il défendoit de croire ce qui paroît évidemment vrai. Et quand même des Propositions contradictoires pourroient être l'objet de notre Consentement & de notre Foi, la sagesse & la bonté de Dieu ne lui permettroient pas de nous ordonner de les croire; & cela, pour les raisons que nous avons déja marquées. Car enfin, admettre qu'une chose peut être autrement que nous ne la voïons, ou tâtons, ou connoissons, c'est détruire toute la Certitude de nos Connoissances, & entre autres celle que nous avons, & que les Apôtres ont eue, de la Doctrine des Miracles, & de la Résurrection de Jesus-Christ: Destruction, qui entraine nécessairement après soi celle

de la Religion Chrétienne,

ar le

nfu-

em-

Re-

lira-

, le-

gni-

nce,

t lie

u'ils

fus,

idée

tél-

ruit,

ré-

mé-

pré-

onsi-

roi-

iffe-

fait.

aire

oire

fec-

, &

que s acir-

enire, &

## CHAPITRE XV.

Que l'Ecriture ne peut rien enseigner qui soit contraire aux Lumieres de la Raison, ni au raport des Sens. Usage de la Raison dans l'Interprétation de l'Ecriture Sainte.

70101 une autre Consequence, qui découle encore nécessairement du principe qu'on vient d'établir dans le Chapitre precedent. En effet, s'il est vrai que Dieu ne nous puisse rien révéler qui soit directement opposé à ce que la Raison & les Sens nous apprenent clairement, ne s'enfuit-il pas delà l'une de ces deux choses; ou que l'Ecriture, entendue dans fon vrai sens, ne peut rien enseigner qui répugne à ces mêmes Lumieres, si elle est véritablement la Parole de Dieu; ou, qu'elle n'est point la Parole de Dieu, si elle enseigne des choses évidemment contraires aux Notions les plus évidentes du Sens-Commun? En effet, la Lumiere naturelle venant certainement de notre Créateur, & nous ayant été donnée comme une mesure & une régle primordiale pour discerner le vrai du faux, & pour juger des Doctrines particulieres qu'on nous propose, n'est-il pas évident que Dieu ne peut rien nous révéler qui lui soit contraire? Car pourroit-il se contredire lui-même, & nous apprendre par la Lumiere de la Révélation des

fait c Ceci pas q davai Je voici

des c

voici.
Dieu
foit
Raifo
lifant
quelo
tre,
à la
affür
fens
autre
à la
appli
lon I
donc
l'inte

du m
I L
est fo
giens
cun f
soute
glise
cé ce
Scrip
ne d
duite
ler d

de c

Connoissances Humaines, Chap. XV. 175 des choses tout opposées à celles qu'il nous fait connoitre par la Lumiere de la Nature? Ceci me paroit si clair, que je ne crois pas qu'il soit nécessaire de nous y arrêter davantage. C'est pourquoi,

le passe à une autre Conséquence, que voici. Puisque l'Ecriture est la parole de Dieu, & qu'elle ne peut rien enseigner qui soit opposé aux maximes évidentes de-la Raison, il s'ensuit de - là, que, lorsqu'en lifant l'Ecriture Sainte, nous rencontrons quelque Passage, qui, à le prendre à la lettre, renferme un sens absurde & contraire à là lumiere naturelle, nous pouvons nous assurer que ce n'est point-là le véritable sens de ce Passage, & qu'il y en a quelque autre caché sous l'écorce de la Lettre, à la recherche duquel nous devons nous appliquer, autant qu'il nous est possible, selon la portée de nos lumieres. Il semble donc que nous aions une Régle fûre pour l'interpretation de l'Ecriture, & pour juges du moins de ce qu'elle ne dit pas,

Il faut pourtant l'avouer, cette Regle est fort contestée. Il y a bien des Théologiens qui se sont révoltés à l'encontre. Chacun sait le grand procès qu'eut autresois à soutenir Mr. de Wolzogue, Pasteur de l'Eglise Wallonne d'Utrecht, pour avoir avancé cette Proposition dans son Traité de Scripturarum Interprete. L'Eglise Wallonne de Middelbourg, qui étoit alors conduite par le Sieur Labadie qui sit tant parler de sui dans la suite, sut fort choquée de cette Doctrine de Mr. de Wolzogue,

i soit

prinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprinprin-

aroéviplus Luotre

peut

mes

nme pour des

rien Car

nous

des

& en demanda la condamnation, aussi bien que de plusieurs autres Propositions qui étoient contenuës dans le Traité dont nons venons de faire mention, au Sinode de Naarden. Cette Assemblée emploïa plusieurs Séances à la Discussion de cette Assaire. Il est vrai pourtant, que Mr. de Wolzogue remporta enfin la victoire. Le Sinode jugea par unanimité de suffrages que le Livre de ce Ministre étoit orthodoxe, & condamna le Sieur Labadie à lui faire réparation, comme on le voit pas l'Acte dece

Sinode, dont voici la copie.

TANT s'en faut que le Sr. Labadie & son Eglise ayent en aucun Sujet d'accuser le Livre du Sr. de Wolzogue des erreurs mentionées, la Compagnie le declare unanimement, & sans en excepter un seul, Orthodoxe; & par consequent que le Sr. Labadie & son Consistoire ont eu grand tort de l'accuser d'une façon si atroce: &, afin que desirmais personne n'accuse quelqu'un de ce Corps sans sujet, cette Compagnie a jugé l'Eglise de Middelbourg censurable, & l'exhorte tressérieusement d'avouer qu'elle a mal fait, & de se donner de garde ci-après de pareilles procédures. Et, parce que le Sr. Labadie est le principal Auteur de telles Accusations, & qu'il s'est efforcé de flétrir la réputation du Sr. de Wolzogue, de vive voix, en Chaire, par des Ecrits, & par des Imprimés, la Compagnie a déclaré unanimement qu'il la doit réparer, en confessant à la face de ce Sinode, & en presence dudit Sr. de Wolzogue, qu'il

lier Confout

don très de C fans de V

trine aucu nion te I

The position un predoit que

ter u
que
te m
font

est d la pl expri quiv

re: qu'o ce q

tache té & rejet

on d

Connoissainces Humaines, Chap. XV. 177 a eu tort de l'accuser, & qu'il en a un singu-

lier déplaifir.

li bien

qui é.

nons

de de

a plu-

Affai-

Wol-

Sino-

ue le

xe, &

re ré-

e de ce

die &

aser le

men-

mime-

Ortho-

abadie

l'accu-

C'EST ainfi que le sentiment, que nous soutenons, triompha dans cette occasion: Après ce Jugement d'un Sinode entier, dont tous les Membres passoient pour de très-zélés Orthodoxes de la Communion de Geneve, ne semble-t-il pas qu'on puisse sans scrupule marcher sur les Pas de Mr. de Wolzogue, & défendre la même Docnine, fans craindre d'en être censuré par aucun bon Protestant de la dite Communion? Mais, comme je l'ai déjà dit, cette Doctrine est fort suspecte à bien des Théologiens; ils la rangent parmi les Propositions qui sonnent mal, & qui sentent un peu l'Hérésie, (Propositio male-sonans & redolens Hæresim.) C'est pourquoi je crois que nous ne ferons point mal de nous arrêter un peu à l'éclaireir; car, je fuis persuadé que toutes les Disputes qu'il y a eu sur cette matière, & qui ont fait tant de bruit, ne sont que des Disputes de Mots, & qu'on ell d'accord dans le fond. Mais, comme la plupart des termes, dont on se sert pour exprimer ce qu'on pense là-dessus, sont équivoques, chacun les entend à sa maniére: d'où il arrive que l'on conteste, par ce qu'on ne s'entend point, &, qui pis est, parce qu'on ne veut point s'entendre.

Pour éviter ces inconveniens, je vais tâcher de m'expliquer avec le plus de clarté & de précision qu'il me sera possible, en rejettant les termes obscurs & équivoques, on du moins en ne m'en servant point qu'a-

M

près

desor-Corps Eglise etrèsit, & es proest le s, & on du baire, Cominode, qu'il près avoir distingué les differens sens qu'on peut leur donner, & qu'après avoir avent du sens auquel nous les entendrons. C'est pourquoi, comme je remarque que quand on dit qu'une chose est contraire à la Raison, cette phrase ou cette facon de parler est équivoque. & que l'un l'entend d'une manière & l'autre d'une autre, je commencerai par distinguer les differens sens qu'on peut donner à cette Proposition. Il me semble donc, que lorsqu'on dit qu'une chose est contraire à la Raison, on peut prendre cette Proposition en l'un de ces trois sens differens.

Le premier est, que cette chose choque la Raison, parce qu'on ne la comprend pas, ou, pour mieux dire, parce qu'on ne comprend pas la maniere en laquelle elle peut être. C'est en ce rang, par exemple, qu'on peut mettre le pouvoir qu'ont les Esprits d'agir sur les Corps. On ne comprend pas trop comment cela se peut faire. De-là quelques-uns concluent que la chose n'est point, & qu'elle ne peut être.

Le second sens est qu'une chose est contraire à la Raison, parce qu'elle est contraire aux loix ordinaires de la Nature. En ce sens, il est contraire à la Raison qu'une Vierge enfante; qu'un mort ressuscite; que des Gens qu'on jette dans une fournaise al lumée, au point que l'étoit celle de Babylone, n'y soient point consumés; qu'on marche sur la mer, sans s'y enfoncer.

ENFIN, le troisseme sens qu'on peut donner à cette Proposition est, qu'une chose est contra ferme i diate. de dire le toui parties en mê differen

chose o

tenons criture fon, no tion dan Il y au vouloir véritable

faiteme

paffe pa

EN

de ces ne doit compre de la fo tompren telle ch Mais et de des si groffi une infi

MA1 confiste

les plus

Dieu qu

donc in

contraire à la Raison, parce qu'elle renferme une Contradiction, mediate ou immédiate. En ce sens, il est contre la Raison de dire qu'un & un ne sont pas deux, que le tout n'est pas plus grand qu'une de ses parties; qu'une chose peut être & n'être pas en même tems, &c. Voilà les trois sens disserens dans lesquess on peut dire qu'une chose est contraire à la Raison,

l'on

rerti

"eft

and

Rai-

rler

une

om-

fens

Il one

peut

ces

oque

rend

u'on

ielle

em-

l'ont

ne ne

peut

que

être.

con-

con-

En

'une

que

eral-

abyn'on

don-

e eft

CORT

CETA posé, je dis que quand nous soutenons qu'on ne doit jamais donner à l'Eciture un sens qui soit contraire à la Raison, nous n'entendons point cette Proposition dans le premier, ni dans le second sens. Il y auroit de la folie & de l'impieré à ne vouloir frien croire ou admettre comme véritable, que ce dont on comprend parfitement la Raison, ou que ce qui ne surtasse pas les forces ordinaires de la Nature.

En EFFET, pour prétendre la première de ces deux choses, c'est-à-dire, qu'on ne doit recevoir comme vrai que ce qu'on comprend parfaitement, il faut raisonner de la sorte: Il n'y a de vrai que ce que je comprens. Je ne comprens pas comme une telle chose pent être. Donc elle n'est point. Mais est-il possible qu'il y ait dans le monde des Gens capables de donner dans une si grossière illusion? Qui ne sait qu'il y a une infinité de choses dans le monde que les plus savans ignorent, & qu'il n'y a que Dieu qui n'ignore rien? Ce premier sens est donc insoutenable.

MATS le second ne l'est pas moins; il tonsiste à dire, comme on a va, qu'on M 2

ne doit admettre comme des Vérités révélées de Dieu, que les choses qui ne sont point au dessus du cours ordinaire de la Nature. Cette prétention est si déraisonnable, qu'il y auroit de l'impiété & de 'extravagance à la soutenir; car il faudroit dire pour cela de deux choses l'une; ou, que Dieu ne peut que ce que peut la Nature, ce qui est une impieté; ou, qu'encore que Dieu puisse faire tout ce qu'il veut, il ne fait pourtant jamais rien que conformément aux loix qu'il a établies dans la Nature, ce qui seroit ridicule & impertinent: tous les miracles que Dieu a opérés depuis la naissance du monde prouvant incontestablement le contraire. Ainsi, quand nous disons qu'on ne doit jamais donner à l'Ecriture un sens opposé à ce que dicte la Raison, nous n'avons garde d'entendre cette Proposition, ni dans l'un, ni dans l'autre des deux sens, que nous venons de réfuter.

IL s'ensuit de-là tout naturellement, que nous l'entendons seulement dans le troisieme, c'est-à-dire, que nous prétendons qu'on ne doit jamais donner aux Passages de l'Ecriture un sens qui répugne directement à la droite Raison, ni qui renserme une vraye Contradiction, médiate ou immediate. Mais, qui est-ce qui oseroit contester cette Vérité? Qui oseroit soutenir que la vûë claire & distincte du sens litteral, & de son opposition sormelle aux Notions communes & aux Maximes évidentes de la Phi-

Philo

IL ologic confu affûré mes d peuve forte ( peut doit d cipal. tenir; dont à caul ce fe régles paroil lui fu roit pa rien d E

des pi du co affecti les de dit au gera u arbres l'arbres mets arrach

pieds

nôtre

droits

Connoissances Humaines, Chap. XV. 181
Philosophie, n'est pas une Raison suffisante

pour le rejetter?

révé-

font

de la

aison-

& de

udroit

ou.

Na-

ncore

ut, il

onfor.

ns a

perti-

pérés

nt in-

uand

ner à

te la

endre

dans

ns de

, que

troi-

idons

Tages

direc-

erme

im-

con-

rque

eral,

tions

de la Phi-

IL semble à la vérité, qu'il y a des Théologiens qui ne veulent permettre que l'on consulte la Raison, qu'après s'être bien assuré par la consideration des paroles memes & des circonstances du texte, qu'elles peuvent recevoir le sens en question. De sorte que, selon eux, tout ce que la Raison peut dire n'est qu'un accessoire, qui ne doit être mis en compte qu'après le principal. Mais ce sentiment ne sauroit le soutenir; car, combien y a-t-il de Passages dont on rejette le sens litteral uniquement à cause qu'il choque la Raison? Quoique ce sens litteral, à l'examiner selon les régles de la Critique & de la Grammaire, paroisse bien plus naturel que celui qu'on lui substitue; de sorte qu'on ne balancetot pas à le préférer au second, s'il n'avoit sien de contraire à la Lumiére naturelle.

JE mets dans cette classe tous les Endroits de l'Ecriture qui attribuent à Dieu des pieds, des mains, & les autres parties du corps humain, ou qui lui attribuent des affections & des passions semblables à celles des hommes. J'y mets ce que Dieu dit au Deuteronome, que, lorsqu'on affiégera une Ville, on ne doit pas couper les arbres fruitiers qui sont autour, parce que l'arbre des champs est un homme. J'y mets ce que Jesus - Christ nous dit de nous arracher les yeux, & de nous couper les pieds & les mains, lorsque ces parties de nôtre corps nous feront tomber dans le -1 M 3 péché

péché. J'y mets enfin le precepte de ten. dre l'autre joue à celui qui nous frapera sur une. Chacun comprend affez de lui-même quel est le sens le plus naturel de ces Paslages, quel est celui qui se présente le premier. Gependant, presque tout le monde rejette le sens litteral de ces Passages, & leur en donne un autre qui est un peu plus recherché. Or pourquoi ne s'en tiention pas au sens qui se présente d'abord, & qui paroit plus naturel que l'autre? N'est ce pas à cause que ce sens choque visiblement la Raison! On est donc persuade, qu'il ne faut jamais interpréter l'Ecriture dans un sens qui soit directement opposé à la droite Raison; & qu'en agir autrement c'est l'expliquer mal, & lui attribuer un sens qu'elle n'a pas.

C'E'TOIT du moins le sentiment de S. Augustin, quidit dans fon Epitre VII. Si manifestissima & certa Rationi velut Scripturarum Sanctarum objectur auctoritas, non intelligit qui boc facit, & non Scripturarum illarum sensum, ad quem penetrare non potuit, fed fuum potius abjieit verstati; nee quod in eis, fed quod in fe ipfo velus procisinvenit, opponit C'est-à-dire, Si on oppose à se que la Raison enseigne clairement & certainement, ce qu'on regarde comme appuyé par l'autorit de l'Ecriture, celui qui en agit ainsi ne romprend pas bien cesqu'il fait. Ce n'est pas le sens de l'Ecritune qu'il oppose à la Vérité, mais le sien propre. . Il n'appose pas ce qu'il trouve dans ce faint Livne, mais ce qu'il tronne en lui même & dans fes propresima ging.

bien n interp des c contra l'expli tant p crés, la Le être, eux,

Con

Que to

-(

evider aucun foit, odifpute même qu'ils font b res de d'avoir mer confect faux p

qu'on

connoissances Humaines, Chap. XV. 183
ginations. S'expliquer de la forte, c'est dire
bien nettement, que c'est mal entendre &
interpréter l'Ecriture, que de lui faire dire
des choses manisestement & évidemment
contraires à la Raison; & que ceux qui
l'expliquent de la sorte, s'éloignent d'autant plus du véritable sens des Ecrits Sacrés, qu'ils s'attachent plus grossiérement à
la Lettre, qu'on peut dire véritablement
être, dans cette occasion & par raport à
eux, une Lettre qui tue.

ten-

fur

ême

Paf-

pre-

nude

, &

plus

t+on

qui

nent

l ne un oite

l'ex+

elle

e S.

7 Si

non

rtem

po-

nes

170-

que

ent.

rese

om-

s de

ite 4

n il

a'd

nui-

## CHAPITRE XVI.

Que tous les Théologiens conviennent au fond de ce qu'on vient de dire, & qu'ils s'y conforment dans la Pratique.

110 50 10001 100 ·

CE que je viens de dire dans le Chapitre précédent me paroit si clair & si
évident, que je ne crois pas qu'il se trouve
aucun Théologien, de quelque parti qu'il
soit, qui ose le contester. La plupart ne
disputent entre eux sur cette matière, de
même que sur beaucoup d'autres, que parce
qu'ils ne veulent pas s'entendre, & qu'ils
sont bien-aises d'attribuër à leurs Adversaires des sentimens qu'ils n'ont pas, asin
d'avoir par ce moien un pretexte de déclamer contre eux, & de les décrier par les
consequences odieuses qu'ils tirent de ces
saux principes qu'ils leur prêtent. C'est ce
qu'on ne voit que trop souvent arriver sur

le sujet que nous traitons, comme sur plusieurs autres

EN EFFET les Théologiens, qui ne peuvent souffrir qu'on consulte la Raison fur l'Interprétation de l'Ecriture, & qu'on apelle pour ce sujet Anti-Rationaux, imputent à leurs Adversaires des sentimens si absurdes, que je ne doute pas que les Sociniens mêmes, qui semblent aller plus loin que les autres sur cette matiere, ne les rerettent absolument. Ils accusent leurs Adversaires, de soutenir, ou du moins de penfer deux choses: L'une, qu'onne doit croire aucun Dogme qu'après que la Railon l'aura examiné par la Lumiere naturelle, & qu'elle aura trouvé, non qu'il n'a rien qui paroisse évidemment faux, mais qu'il n'a rien qui ne paroisse positivement véritable. L'autre, que tout ce qui ne paroit pas vraisemblable, & qui est contraire aux loix ordinaires de la Nature est dès-là contraire à la droite Raison. Qu'on lise les Ecrits de Mrs. les Anti-Rationaux, & on verraque que c'est-là l'idée qu'il leur plait de se faire de notre Système.

Pour nous, tout ce que nous demandons, c'est qu'on reduise notre Sentiment à ce que nous disons, & à ce que nous croions nous-mêmes, & non pas à ce qu'il plait à nos Adversaires de nous attribuer. Je suis persuadé qu'alors il n'y aura plus de Disputes sur cette matière. Notre sentiment est donc, je le repete, qu'on ne doit se départir du sens litteral de l'Ecriture, que lorsqu'il renserme une Contradiction mani-

felte,

feste, qu'on qu'on vraife ordina ble qu les Cl la Na la Ré partic mort. la Vie même fumé donc veut de qu prétai tienne iens fon, d'une celle que o faire me p ceux fon, rer à

avou gner fens tion.

Difp

Connoissances Humaines, Chap. XVI. 185 feste, soit médiate, ou immédiate. Ainsi qu'on ne nous accuse plus de prétendre qu'on ne doive rien croire qui choque la vraisemblance, ou qui soit au-dessus des loix ordinaires de la Nature. Comment est-il possible qu'on fasse une telle Accusation? Tous les Chrétiens ne croient-ils pas la Création; la Naissance de Jesus-Christ d'une Vierge; la Résurrection, non seulement de quelques particuliers, opérée peu de jours après leur mort, mais encore la generale, qui rendra la vie à tous les hommes sans exception, même à ceux dont les corps ont été confumés depuis plusieurs siécles? Ce n'est donc point de cette sorte d'opposition qu'on veut parler. Il n'y a personne qui prétende qu'on doive y avoir égard dans l'Interprétation de l'Ecriture. Tous ceux, qui soutiennent qu'on ne doit jamais lui donner un sens contraire à ce que dicte la droite Raifon, l'entendent d'une opposition qui naît d'une Contradiction manifeste, telle que celle qu'on aperçoit dans certains Dogmes, que quelques Sociétés Chrétiennes veulent faire passer pour des Verités revelées, comme par exemple la Transubstantiation. Or ceux, qui déclament le plus contre la Raison, n'osent pas nier qu'on ne doive déféfer à cette seconde sorte d'opposition. avouent que l'Ecriture ne peut rien enseigner qui soit contraire à la Raison en ce sens, ni qui renferme aucune Contradic-

olu-

ne

fon

on

im-

s fi

loin

re-

Ad-

roi-

ilon

, &

qui

n'a

ble.

pas

loix

crits

que

nan-

nent

nous qu'il

uer.

plus enti-

doit

que

este,

tion.

Dispute, puisque les Théologiens, de quel-M 5 que

que Parti qu'ils soient, conviennent tous au fond de la même chose? On dira peutêtre, que la diversité des sentimens confise en ce que les uns croient voir des Contradictions, où les autres prétendent qu'il n'y en a point. Rien n'est plus veritable; mais cela fait voir, qu'il n'y a des Disputes que sur l'usage de la Régle, & non pas sur la Régle même. On est tous d'accord, qu'il ne faut pas croire ce qui est tellement Contraire à la Raison, qu'elle y apercoit des contradictions manifestes; c'est la Regle. On nous dit que nous croions voir des Contradictions. où il n'y en a point, c'est-à-dire que nous appliquons mal la Regle, & que nous en faisons un mauvais usage. Ainsi toute la Difpute se reduit à l'application de la Regle; mais la Regle même subsiste, & personne ne la rejette.

CE qui me confirme dans cette pensée, c'est que je remarque que ceux, qui paroissent les plus prévenus contre la Raison, ne font aucune difficulté de se servir des mêmes principes que nous, lorsqu'ils écrivent sur d'autres sujets. 1. Tous les Théologiens Protestans, par exemple, traitent d'injuste & de ridicule la prétention des Controversistes Romains, qui veulent que les Protestans prouvent par des Textes exprès & formels tout ce qui se trouve dans leurs Confessions de Foi. Mais, qu'y auroit-il de plus incon. testable que cette prétension, si la Raison étoit absolument aveugle pour les choses de la Religion, & s'il ne faloit avoir aucun Law ling on Egard

égare

ment chose qu'el cette celleest co qu'ell possib miere tender sûrs q Mais parfait vidence

dité, coges de pour maxim tique; l'Ecridont donne donne qui s' passage

les pa

fions 1

du D

des che

connoissances Humaines, Chap. XVI. 187 égard à ce quelle dit sur ces sortes de manéres.

ous

-jus

fifte

tra-

n'y

1215

fur

Ré-

ne

lire

ra-

ous

DS.

ap-

ai-

if-

le;

nne

ée,

ent

ont

nes

fur

ro-

&

tes

ıns

els

ns.

n.

on

les.

un

ard

2. Les Théologiens disent communément, que , loriqu'on est bien fur qu'une chose est dans l'Ecriture, on doit s'assurer qu'elle n'est pas contraire à la Raison. Si cette maxime est vraie, peut-on douter de celle-ci, que, lorfqu'on est fur qu'une chofe est contraire à la Raison, on peut s'assurer qu'elle n'est point dans l'Ecriture. Est-il possible que la seconde soit fausse, si la premiere est véritable, à moins qu'ils ne prétendent que nous ne puissions jamais être fûrs qu'une chose est contraire à la Raison? Mais il nous faudra dans ce cas devenir de parfaits Pyrrhoniens, & ne rien croire, l'évidence n'étant pas une marque certaine de vérité.

3. ENFIN, ils conviennent que l'absurdité, qu'il y auroit à prendre certains Passages de l'Ecriture dans le sens litteral, sussit pour faire rejetter ce sens; & c'est une maxime qu'ils suivent toûjours dans la Pratique; c'est-à-dire, que lorsqu'interpretant l'Ecriture ils rencontrent quelque Passage dont le sens litteral leur paroit absurde & contradictoire, ils ne manquent pas de lui donner un sens siguré.

En effet, il n'y à point de Théologien qui s'obstine a prendre à la lettre, ni les passages qui semblent attribuer à Dieu, soit les parties du corps humain, soit des passions semblables aux nôtres; ni les paroles du Deuteronome qui portent que l'arbre des champs est un homme; ni ce que sesses

Christ

Christ nous commande de nous arracher les yeux, de nous couper les piés & les mains &c. s'ils nous scandalisent, ou de présenter une jouë à celui qui nous frape sur l'autre.

JE ne connois point de Théologien qui fe fasse un scrupule d'expliquer dans le sens mistique les Oracles du Vieux Testament, qui prédisent le Royaume du Messie, & les Conquêtes miraculeuses qu'il devoit faire dans le Monde: & cela, parce que ce sens s'accorde mieux avec l'événement, quoiqu'on ne puisse nier qu'il ne soit moins naturel que le litteral.

It en est de même des expressions hyperboliques de l'Ecriture, personne ne veut les prendre à la lettre; parce qu'à les prendre de la sorte, elles choqueroient visiblement la Raison. Cependant, on ne peut nier que le premier sens, qui s'offre à l'esprit, ne soit le sens propre & litteral.

PARMI ce grand nombre de Théologiens qui ont entrepris de concilier les Passages de l'Ecriture qui semblent se contredire, il n'y en a aucun qui fasse difficulté de donner à ces Passages un sens assez différent du premier qui se présente à l'esprit. On se croit cela permis; parce qu'à moins d'en user de la sorte, il faudroit nécessairement avouër que deux Propositions contradictoirement opposées peuvent être vraies l'une & l'autre en même tems: ce qui repugne à la droite Raison.

IL se trouve meme des Théologiens dans toutes les Communions qui vont en-

Con core vraif à 1'E qui : on n Pf. 2 du ( qui e arrêt peut relle Terr poth une pas d trée 1 fur d dant. vraif ne fe parol

> claire claim fon, Il est cette mand qu'il tienn qu'ils contr

> > réfie.

COLC

de ce

Cı

Connnoissances Humaines, Chap. XVI. 189

cher

les

de

ape

qui

ent.

& voit

e ce

ent,

hy-

reut

les vifi-

eut es-

olo-

Paf-

tre-

ılté

dif-

orit.

oins

ire-

tra-

aies

re-

ens

en-

core plus loin. De simples probabilités & rraisemblances leur suffisent pour donner à l'Ecriture un sens très - différent de celui qui s'offre d'abord à l'esprit. Par exemple. on ne peut nier que ce que David dit au Pf. XIX. que le Soleil part d'un des bouts du Ciel & va jusqu'à l'autre bout; & ce qui est dit au Livre de Josué du miracle qui arrêta cet Astre dans sa course: on ne peut nier, dis-je, que cela ne fignifie naturellement que le Soleil se meut autour de la Terre. On ne peut nier non plus que l'hypothèse du mouvement de la Terre ne soit une opinion problématique. Je ne fache pas du moins qu'elle ait encore été demontrée phisiquement, quoiqu'elle soit fondée fur des vraisemblances très - fortes. Cependant, quoique cette opinion ne soit que vraisemblable, ceux, qui l'ont embrassée, ne se font point de scrupule de donner aux paroles de l'Ecriture un sens fort différent de celui qui se présente d'abord à l'esprit.

CE que nous venons de dire montre clairement, que la Théorie de ceux qui déclaiment le plus fortement contre la Raison, ne s'accorde pas avec leur Pratique. Il est bien vrai, que lorsqu'ils considerent cette Thèse en général, & qu'on leur demande si l'on doit consulter la Raison lorsqu'il s'agit d'interpreter l'Ecriture, ils soutiennent vigoureusement la negative, & qu'ils desaprouvent hautement le sentiment contraire, pretendant qu'il savorise l'Hérésie. Mais, tirez les de-là, & mettez-les

fur des matières non controversées, vous verrez qu'ils se feront une loi de ne pas donner aux paroles de l'Ecriture un sens opposé à ce que la Lumiere de la Raison nous enseigne. Et, s'ils n'en agissoient pas de la sorte, ne tomberoient ils dans les erreurs les plus extravagantes, & dans les

impiétés le plus monstrueuses?

Pour quoi donc blamer si fort notre fentiment, puisqu'il y faut revenit malgré qu'on en ait? Pourquoi desaprouver dans la Théorie un Régle, qu'on ne sauroit se dispenser de suivre dans la Pratique; ce qui prouve invinciblement la necessité qu'il y a de l'admettre? C'est, dira-t-on, qu'il y a certaines Gens qui en abusent, pour rejetter comme contradictoire ce qui ne l'est pas. Je repons à cela, que les hommes abusent tous les jours des meilleures choses: mais, seroit-on fondé de vouloir pour cette raison en condamner le légitime usage? Vous vous plaignez qu'il y a des Gens qui s'appuient sur cette Régle, pour rejetter comme contradictoire ce qui ne l'est pas; mais ne m'avouerez-vous pas, que, fi ce qu'ils rejettent comme absurde & contradictoire l'étoit effectivement, ils auroient raison d'en agir de la sorte? Vous en conviendrez fans doute. Ainfi, felou vousmême, la Régle est bonne, comme on l'a déja remarqué un peu plus haut. Vous prétendez feulement, qu'ils l'appliquent mal, & c'est ce qu'ils nient. Reste à savoir qui est-ce qui se trompe ou qui ne se trompe point; qui a tort ou raison, de vous ou d'eux? N'Y

Con N'i eir la Dogn ment doute de bon à tout de par toute ment Il fau terme mots

ne s'e

défini Co aux T voque guer ployer un au pareil dans o la suit fent d équive ner bi roit pa Perfor logie, Tantô mot la par la ils ent

Person

Connoissances Humaines, Chap. XVI. 191

ous

pas

ens

ison

pas

·les

les

otre

gré

ians

t fe

ce u'il

n'il

re-

s afes:

ette

e?

qui

tter

as;

tra-

cit

on-

usl'a

re

, &

-ce

V'Y

N'y auroit-il donc pas moien d'éclaireir la question, & de savoir enfin si un
Dogme, ou une Proposition, est véritablement contradictoire, ou non? Oui sans
doute, si on vouloit y procéder également
de bonne soi des deux côtés; si, renonçant
à tout intérêt, à tout présugé, à tout esprit
de parti, à toute animosité, en un mot à
toute passion injuste, l'on cherchoit purement la Vérité pour l'amour d'elle même.
Il faudroit pour cela ne se servir que de
termes clairs dans la Dispute, écarter les
mots obscurs & équivoques, ou du moins
ne s'en servir qu'après les avoir exactement
définis.

COMME il n'arrive que trop fouvent aux Théologiens de se servir de mots équivoques, fans les définir & fans en diffinguer les fens differens, & qu'ils les employent, tantot dans un sens, & tantot dans un autre, sans en avertir, il faudroit en pareil cas exiger d'eux qu'ils déclarassent dans quel sens ils veulent s'en servir dans la suite du discours, ou qu'ils emploiasfent d'autres termes plus clairs & moins équivaques : Ce seroit le moien de terminer bientot une Dispute goui sans cela n'aur roit pas de fin. Par exemple le mot de Personne est fort équivoque dans la Théologie, lorfque l'on parle de la Triniré. Tantôt les Théologiens entendent par ce mot la seule Personnalité, qu'ils séparent par la pensée de l'Essence Divine; tantôt ils entendent par cette expression, tant la Personnalité, que l'Essence Divine, qu'ils conficonsiderent comme jointes & unies ensemble \*.

DANS

\* On avertit par avance, que la Note suivante n'est guére que pour ceux qui entendent le Jar.

gon des Scholastiques.

On nous demandera peut-être ici comment on peut distinguer la Personnalité du Sujet auquel on l'attribue, & qui s'apelle une Personne? Pour satisfaire à cette question je repons qu'on distingue la Personnalité du Sujet dans lequel on la suppose résider, de la même manière qu'on distingue l'Humanité du Sujet qu'on apelle Homme. Cela se fait par une opération d'esprit fort subtile, qu'on apelle abstraction métaphifique, & qui consiste à se représenter comme formes & comme sujets des choses qui ne sont pas véritablement telles à l'égard les unes des autres. Car ces formes métaphiliques, Personnalité, Humanité, Rationalité, Animalité, &c, ne modifient pas réellement les sujets auxquels on les attribuë, elles ne les modifient que dans notre esprit. Entre la personnalité, ou entre l'humanité de Pierre, & Pierre même, il n'y a qu'une pure distinction de raison, c'est-à-dire, qui n'est fondée que sur les differentes manières dont notre esprit considere un même objet. l'envisageant tantôt sous un certain raport, & tantôt fous un autre. Ainsi je laisse à penser la belle Invention que c'est d'avoir imaginé trois Personnalités dans un même Sujet, ou dans une même Nature, très-simple: c'est absolument la même chose, que si l'on se figuroit trois humanités, ou trois animalités, dans un même Individu.

Mais, on peut encore montrer l'Absurdité de

D i un

cette ci co Perfo fois 1 ntuel voir Perso à moi existe plufie peut Perfo lieurs dernie hende testan Catho furdit lorfqu ils fo qu'ils entier Paris Rome

> chose de pu dire d Perso plusie même plusie

Magi: Sujet Connoissances Humaines, Chap. XVI. 193
DANS la Dispute donc, je demanderois
i un Théologien dans lequel de ces deux
sens

cette supposition d'une autre manière, & voici comment. Pour qu'un Etre eut plusieurs Personnalités, il faudroit qu'il eur plusieurs fois la qualité de Perfonne, ou d'Individu spirituel & intelligent. Or l'on ne peut concevoir qu'un Etre ait plusieurs fois la qualité de Personne ou d'Individu spirituel & intelligent, à moins qu'on ne suppose qu'il a plusieurs existences complettes, c'est-à-dire, qu'il existe plusieurs fois à la manière d'un tout. On ne peut donc concevoir qu'un Etre ait plusieurs Personnalités, qu'en supposant qu'il existe plusieurs fois d'une manière complette. Or cette derniere supposition est absurde. Je n'appréhende pas du moins d'en être dédit par les Protestans; car, ils reprochent tous les jours aux Catholiques-Romains qu'ils avancent une Abfurdité groffiere, une Contradiction palpable, loriqu'ils attribuent, à Jesus-Christ, comme ils font, plusieurs existences distinctes, & qu'ils disent, par exemple, qu'il existe tout entier dans le Ciel, tout entier fur un Autel à Paris, & tout entier fur un autre Autel à Rome.

De plus, quand on supposeroit comme une chose possible qu'un Etre intelligent sût doüé de pussieurs Personnalités, on ne pourroit pas dire en ce cas néanmoins qu'il sût plusieurs Personnes; car, qui dit plusieurs Personnes, dit plusieurs sujets doüés de la Personnalité, de même que qui dit plusieurs Magistrats, dit plusieurs Sujets revêtus de quelques Charges de Magistrature. Ainsi, où il n'y a qu'un seul sujet, il ne peut y avoir plusieurs Personnes,

V

111

Ainfi c'est mês-simi l'on

s en-

ANS

tivan-

gar-

nment

et au-

onne?

qu'on

lequel

aniére

apel-

ration

action

fenter

es qui

rd les

ques,

nima-

lujets

modi-

onna-

Pierre

е гаі-

ir les

fidere

maliité de cette sens il veut se servir du mot de Personne? Et quelquesois même je le prierois d'emploier

ni plufieurs Magistrats, quand on supposeroit que ce Sujet auroit plutieurs Personnalités, ou plufieurs Charges de Magistrature. Tout ce qu'on pourroit dire en ce cas, c'est que le Su. jet en question auroit plusieurs fois la qualité de Personne, ou la qualité de Magistrat. Auffi les Catholiques-Romains n'ont-ils garde de dire que Jesus-Christ existant fur l'Autel soit une Personne différente de Jesus-Christ existant dans le Ciel. Au contraire, ils foutiennent que c'est toujours la même Personne, parce qu'ils supposent que c'est le même sujet qui existe tout entier en chacun de ces endroits. Preuve évidente, qu'ils ne croïent pas que ces diverses subsistances ou Personnalités d'un même sujet puissent être apellées plusieurs Personnes. On voit par cet échantillon, que le Système de Scholastiques sur la Trinité est rempli de Contradictions, & que les Absurdités y fourmillent de tous côtés; car, c'est sur la supposition chimérique de trois Personnalités dans l'Essence divine, que tout ce Système est bâti. O quantum est in rebus inane!

JE prie le Lecteur d'observer ici, qu'en parlant de la sorte, je ne pretens combatre que le Système des Scholastiques. Je respecte trèsfort tout ce que l'Ecriture nous dit du Pere, du Fils, & du St. Esprit; mais j'avouë ingémûment que je ne l'entens pas, & que je ne sai dans quel sens il faut prendre ses expressions, tant parce qu'elles sont génériques & sort vagues pour la plupart, que parce qu'elles sont appliquées à des sujets qui nous sont d'ailleurs inconnus. Ainsi je n'ai garde de proploier place quivo P A

que la

9 .12 nonce fai po buer a contra la nat On er mot, allego parler comm tendre dans pas c re, le nes. fervir fe cro Substa tend teral . que d aussi t des e l'autr deux déter

que 1

celui

Paffa,

connoissances Humaines, Chap. XVI. 195 ploier quelqu'autre terme plus clair à la place, afin de retrancher toute occasion d'équivoque.

oune?

l'em•

loier

feroit

it ce e Sunalité

Auffi

dire

une

dans

c'est

Sup-

tout

évi-

erfes

fujet

cho-

adic-

t de

imé-

divi-

tum

par-

e le

res-

ere.

ngé-

e ne

ref-

X

i'el-

Cont

cer

On

PAR éxemple, s'il s'agissoit de l'Incarnation, quaud mon Théologien me diroit que la seconde Personne de la Trinité s'est

n+

poncer fur ce qui passe mon intelligence. le fai pourtant fort bien qu'il ne faut pas attribuër aux Passages de l'Ecriture un sens qui soit contraire à la droite Raison, ni qui répugne à la nature, ou aux attributs de l'Etre Divin. On en a raporté les raisons ci-dessus. En un mot, ou il faut prendre dans un sens figuré & allegorique les Passages de l'Ecriture qui nous parlent du Pere, du Fils, & du S. Efprit, comme de trois Etres pensans, ou il faut entendre ces endroits à la lettre. Si on les prend dans un fens figuré & allégorique, je ne vois pas ce qui pourroit obliger de dire que le Pere, le Fils, & le S. Esprit, sont trois Personnes. Au contraire, on devroit éviter de se servir de ces termes, par la même raison qu'on se croit obligé de s'abstenir de ceux de trois Substances ou de trois Esprits. Mais, si on entend les Paffages en question dans le sens Litteral, alors on ne peut se dispenser d'avouer que ce sont trois Substances & trois Esprits, aussi bien que trois Personnes, vu que la force des expressions n'emporte pas moins l'un que l'autre. Ainsi, l'on n'a qu'à chosir entre ces deux alternatives: car, il faut nécessairement se déterminer pour l'une ou pour l'autre; à moins que l'on ne prenne un troisième parti, qui est celui de suspendre son jugement sur le sens des Pallages dont il s'agit.

N a

incarnée, je lui demanderois s'il entend parlà, que la seule Personnalité du Fils s'est incarnée; ou s'il entend, que la Nature divine du Fils, auffi bien que sa Personnalité. s'est unie à la Nature humaine. me un peu versé dans la Théologie Scholastique n'auroit garde de répondre que la seule Personnalité du Fils s'est incarnée, & non pas la Nature divine; parce qu'il s'ensuivroit de-là 1. que la Personnalité du Fils & l'Essence divine sont réëllement distinctes l'une de l'autre; ce qu'aucun Scholastique n'oseroit avancer. Il s'ensuivroit aussi delà 2. que Dieu ne se seroit pas fait homme, puisque l'Essence divine ne se seroit pas incarnée: autre grand Inconvenient dans la

Théologie de l'Ecole.

AINSI, nôtre Théologien me répondroit sans balancer, que la Personnalité du Filsne peut pas s'incarner, que la Nature ou l'Essence divine ne s'incarne aussi; parce que la Personnalité du Fils & de la Nature divine sont réellement la même chose, & qu'elles ne peuvent être distinguées ni séparées l'une de l'autre que par la pensée. Alors, je le prierois de m'expliquer comment la Nature divine peut donc s'incarner, sans que la Personnalité du Pere & celle du S. Esprit ne s'incarnent aussi; puisque ces deux Personnalités sont réellement la même chose que la Nature divine, & qu'elles n'en peuvent être distinguées ni separées que par la pensée? Le Théologien en question auroit sans doute ici recours au Mistere: il diroit, que c'est une chose qui ne se peut comreportiui-n

51 fur la Fils . point celui qui i Théc ceux intell Subs mano font gente Etre cause port opéra qu'ui s'ape taine Fils, relati qu'or niere faut ( feus N.T & du pense

tellig

d'adn

comprendre. Mais, qui ne voit que c'est ne repondre rien qui vaille, & qu'il contredit lui-même à ses propres principes, en niant

une chose qu'il avoit accordée auparavant? Si, d'un antre côté, notre Dispute rouloit fur la Distinction qui est entre le Pere, le Fils, & le Saint Elprit, je le prierois de ne point se servir du mot de Personne, ni de celui de Dittinction personnelle, (termes qui sont équivoques dans la bouche des Théologiens .) mais d'emploier seulement ceux d'Etré intelligent, ou de Substance intelligente, & de Distinction reëlle, ou de Substance à Substance. Ensuite je lui demanderois si le Pere, le Fils, & le S. Esprit, font trois Etres ou trois Substances intelligentes, ou si ce n'est qu'un seul & même Etre intelligent, qui porte ces trois noms, à cause de ses différens attributs, ou par raport à ses diverses proprietés, relations, ou opérations? S'il me répondoit, que ce n'est qu'un seul & même Etre intelligent, qui s'apelle Pere, étant considéré sous une certaine proprieté ou relation; qui se nomme Fils, lorsqu'on le considere sous une autre relation, ou proprieté; & S. Esprit, lorsqu'on le confidere sous une troisième maniere d'être. Je lui repliquerois alors, qu'il faut donc nécessairement entendre dans un seus figuré & allégorique les Passages du N. l'estament où il est parlé du Pere. du Fils. & du S. Esprit, comme de trois Etres qui pensent, ou comme de trois Substances intelligentes; & qu'ainsi rien ne nous oblige d'admettre une Distinction réëlle entre ce qu'on

pars'est e di-

lité, nomchole la

e, & s'en-

Fils netes tique

de-

s in-

droit ils ne l'Esque e di-

, & ni fénfée.

com-

le du

e ces

n'en

e par n au-

e: il

peut omqu'on apelle Pere, Fils, & S. Esprit: qu'on est même obligé dans son hypothèse de ne point admettre cette Distinction réëlle; vû qu'un même Etre intelligent, consideré sous une certaine proprieté ou relation, ne peut pas être dit réëllement distinct de luimême entant que consideré sous une autre

proprieté.

Si ledit Théologien me répondoit au contraire, que le Pere, le Fils, & le S. Esprit font trois Etres intelligens, trois Substances qui pensent, je lui repliquerois, qu'il faur en ce cas admettre une Distinction réëlle entre eux, & entendre à la lettre les Pasfages de l'Ecriture qui nous en parlent comme de trois Esprits réellement distincts; mais qu'on ne peut pas dire alors que ces trois Etres intelligens soient un seul & même Dieu, puisqu'il est très-certain, & par la Raison, & par l'Ecriture, que Dieu est un Etre unique & très-simple. Il ne s'agiroit plus après cela que de savoir, si nous devons reconnoitre ces trois Etres intelligens pour trois Dieux parfaitement égaux en toutes choses, ou si nous devons admettre quelque inégalité & quelque subordination entre eux. Mais, cette derniere question me paroit fort aifée à décider par les principes les plus évidens de la Lumière naturelle & de la Révélation.

C'EST ainsi qu'on pourroit terminer bientôt les Disputes, si l'on vouloit n'emploier que des termes clairs, ou du moins désinir les équivoques, en expliquer soigneusement les divers sens, & s'en servir ensuite constant rammi venu n'en Ils fe équir Ils cres a prém tes, ties e lumi fe ne

Où co

les la the ble pare Cepbien mair gré qu'i redo qu'o

tono

connoissances Humaines, Chap XVI. 199
tamment dans le sens dont on seroit convenu. Mais, le mal est que certaines gens n'en veulent point venir à cette précision. Ils se fâchent même quand on éclaireit les équivoques sous lesquelles ils se cachent. Ils cherchent alors de nouvelles échapatoires aussi ténébreuses pour le moins que les prémières. Voilà ce qui éternise les Disputes, parce qu'il y a toûjours une des parties contendantes, qui resuse de venir à la lumière, de peur que la foiblesse de sa causse ne soit découverte.

u'on

e ne

, vû

deré

, ne

lui-

utre

t au

.Ef-

Sub-

qu'il réël-

Pafomes;

ces

mê-

ar la

iroit

vons

pour

utes

uel-

en-

me

ipes le &

ien-

oier finir

nent onf-

am

## CHAPITRE XVII.

Où l'on éclaircit quelques difficultés qu'on a coûtume de former contre le sentiment que nous venons d'établir.

APRE'S ce que nous avons fait voir dans le Chapitre precedent, que tous les Théologiens conviennent au fond de la thèse que nous avons posée, il ne semble pas que nous dussions avoir d'objections à resoudre, ni de contradictions à essuier. Cependant, comme ce sentiment déplait à bien des gens, & qu'ils ne donnent les mains à la Vérité, pour ainsi dire, que malgré eux, ils forment le plus de difficultés qu'ils peuvent contre un principe dont ils redoutent les conséquences. Ils ont peur qu'on n'en abuse, c'est-à-dire, qu'on ne se sonde là-dessus pour examiner si tous les N 4

Dogmes, qu'ils prétendent tirer l'Ecriture, sont de bon alloi.

C'EST pourquoi je ne doute pas qu'on ne nous objecte, que ce Principe ne doit pas être admis, parce que c'est celui qu'adoptent les Sociniens, qu'il favorise leur Héréfie, & qu'il lui ouvre, pour ainfi dire, la porte; car, dira-t on, s'il est une fois permis de rejetter un Dogme, par cette seule raison qu'il renferme des Contradictions manifestes, les Sociniens se croiront autorisés à rejetter le Mistere de la Trinité, qui, selon eux, renferme des Contradictions inexplicables. On dira que, pour empêcher cet inconvenient, le meilleur seroit de ne point permettre à la Raison, sous quelque pretexte que ce soit, de prononcer sur le iens de l'Ecriture.

Je repons, que nous n'embrassons ce sentiment, qu'on desaprouve si fort dans l'objection, que parce que nous le jugeons contorme à la Vérité, & non parce qu'il nous paroit propre, ou non, à favoriser les Sociniens, dont nous n'adoptons point les hypothèses particulières. Ainsi, je conseille à ceux qui font cette objection d'en faire de même: je les exhorte, dis-je, à examiner la vérité de ce principe en lui-même, sans écouter, ni préjugés, ni esprit de partie. S'ils le trouvent taux, qu'ils le rejettent à cause de sa fausseté, & non à cause qu'ils le jugent savorable ou nuisible à cer-

taines Gens, ou à certaine Caufe. Mais

de l'admettre. Il n'est jamais permis de nier,

nier,
préte quen tire comis confide fiu de fiu ne m procetant juste resse

Con

espri amo Q daya toûj ture furd par e mor des Veu etoil Mo en u erre appl de ] po:t

Qu'

ya

met

Connois Tances Humaines, Chap. XVII. 201 nier, ni de réjetter la vérité, sous quelque prétexte que ce soit, & quelques conséquences que nous appréhendions qu'on en tire contre nous. Il est encore moins permis de travailler, par ces indignes motifs, à établir le sentiment contraire. Que l'on, consulte un peu ce que nous prescrit làdessus cette Raison, qu'on prétend si aveugle & si dépravée; & je suis persuadé, qu'elle ne manquera point de condamner un parei! procédé. Ainsi, qu'on ne déclame point tant contre elle, de peur qu'on ne se rende justement suspect d'agir par des vues interessées, & d'être plûtôt conduit par un esprit de cabale, que par un véritable amour de la vérité.

ure,

u'on

t pas

dop-Hé-

e, la

per-

eule

ma-

toriqui,

s in-

cher

e ne

lque

ar le

fen-

dans

eons

qu'il

les

les

eille

faire

ami-

me,

jet-

aufe

cerlais

iges

s de

er,

Quoi: veut-on que, pour nous éloigner davantage des Sociniens, nous admettions toujours le sens que les paroles de l'Ecriture offrent d'abord à l'esprit, quelque absurde que puisse être ce sens? Veut-on, par exemple, que nous devenions Antropomorphites, & que nous attribuions à Dieu des pieds, des mains, des yeux, &c.? Veut-on que nous croions que Jesus-Christ étoit une pierre, ou que le rocher, que Moise sendit, étoit Jesus-Christ? Veut-on en un mot que nous admettions toutes les erreurs qui paroissent à une premiére vûc appuyées sur des textes de l'Ecriture! J'ai de la peine à croire que personne veuille porter les choses jusqu'à de tels excès. Qu'on ne parle donc plus du danger qu'il y a de favoriser le Socinianisme, en admettant le principe que nous soutenons; N 5

car, si on ne l'admet point, ou du moins si on ne le suit point dans la pratique, on tombera dans les impietés les plus monftrueuses, dans les hérésies les plus extravagantes, & cent fois plus dangereuses que celles qu'on attribue aux Sociniens. soutiens même, qu'on ne peut rendre un plus grand service à la Cause des Sociniens, qu'en rejettant la Regle dont nous parlons par la crainte qu'on a de les favoriser. N'est - ce pas leur prêter de grands avanrages, que de donner lieu de croire qu'on ne peut les combattre qu'en soutenant des Propositions absurdes & ridicules? Il y a long-tems qu'on a dit: Omnia dat qui justa negat. C'est tout accorder, que de refuser des choses justes & raisonnables. C'est donner gain de cause à ses Adversaires, & faire voir que celle qu'on défend n'est pas foutenable.

JE vais plus loin, & je dis que le sentiment que nous combattons favorise ouvertement le Déisme. En esset, peut-on rien imaginer de plus savorable aux Prétensions des Déistes & des Incrédules, que de leur avouer, que le Christianisme nous oblige à croire des Dogmes évidemment saux? N'est-ce pas leur avouer, qu'il y a plus de bon-sens à rejetter la Religion Chrétienne qu'à l'embrasser, & que ceux qui s'en moquent sont plus raisonnables, que ceux qui la recoivent avec soumission; vû que l'acquiescement qu'on donneroit à des Dogmes absurdes & contradictoires ne pourroit être que

que l'

enco vorif que fter e pas le n'elt que 1 plus ait. reme tout. ftenc lier, c'est thées ble c princ ils c tout fuffi évid vain on n raiso qu'i cun qu'i pon

fer,

entr

VOS

Ne

taill

connoissances Humaines, Chap. XVII. 203 que l'effet d'une aveugle & stupide crédulité?

Mars, voici quelque chose de plus fort encore. Le sentiment opposé au nôtre favorise le Pyrrhonisme, puisqu'il tend à dire que l'évidence & la fausseté peuvent subsister ensemble, & qu'ainsi la prémière n'est pas le caractere infaillible de la verité. Rien n'est donc plus dangereux que le sentiment que nous combatons, vû qu'il favorise la plus pernicieuse espèce d'Athéisme qu'il y ait. En effet, tout Pyrrhonien est nécessairement Athée; car, comme il doute de tont, il ne sauroit être persuadé de l'Existence de Dieu; mais, il a ceci de particulier, & qui le distingue des autres Athées, c'est qu'on veut espérer de ramener les Athées ordinaires, au lieu qu'il n'est pas possible de ramener un Pyrrhonien. On a des principes communs avec les autres Athées: ils conviennent au moins de celui-ci, que tout ce qui est evident, est vrai. fuffit, il ne taut que leur faire voir qu'il est évident que Dieu existe, pour les en convaincre, & les retirer de leur Athéisme; mais, on ne sauroit convaince un Pyrrhonien par le raisonnement. Comme il doute de tout, & qu'il n'admet rien comme certain, on n'a aucun principe sur lequel on puisse bâtir, lorsqu'il est question de disputer contre lui. Il répondra à tout ce que vous pourrez lui proposer, que vous supposez ce qui est en question entre vous & lui, & qu'il n'admet aucun de vos principes. Que faire avec un tel homme? Ne faut-il pas abandonner le champ de batalle, & renoncer à disputer avec lui, puisqu'on

onfonfatra-

Je un ens, lons ifer.

vann'on des y a

des nner

aire fou-

entiverrien ions

leur ge à est-

lens em-

reies-

abêtre

que

qu'on ne peut le faire convenir de rien, non pas même qu'un & un sont deux? Je laisse à juger de-là, si l'on ne doit pas être extrémement sur ses gardes pour ne rien avancer, qui tende directement à favoriser la Cause des Pyrrhoniens. Ce sont ces suites de leur hypothèse, que ceux, contre qui nous disputons, devroient appréhender, & non pas celles de nos principes, qui ne peuvent conduire d'eux-mêmes à l'erreur, puisqu'une verité ne peut jamais être opposée à

une autre verité.

On nous objectera en second lieu, qu'il se pourra faire, en suivant nos principes, qu'on se trouve obligé de rejetter absolument ce que dit l'Ecriture; car, s'il est vrai, comme vous le soutenez, nous dirat-on, qu'il est impossible que ce qui est évident soit faux, il s'ensuit nécessairement de-là, qu'il faut consulter la Raison, & suivre ses décisions, soit que l'Ecriture puisse recevoir deux sens, soit qu'elle n'en puisse recevoir qu'un seul. En effet, ajoutera-ton, supposé qu'on trouve quelque texte dans l'Ecriture, qui ne puisse recevoir qu'un seul sens, & que la Raison juge que ce sens est faux, après l'avoir bien examiné, & après avoir pris toutes les précautions possibles pour ne se pas tromper; ne faudra-t-il pas rejetter ce sens, quoiqu'il soit le seul que les paroles de l'Ecriture puisse admettre?

JE repons, que cette Objection pourroit nous faire de la peine, si nous admettions la possibilité de la supposition, sur laquelle elle est fondée; mais, nous la nions absolu-

ment

Con ment qu'il qui I ladro que 1 Dieu Ainfi de de tion : natur ne n vrai qui mon font doiv impo que

> la L M que n'est s'im trèsquel ne p évid une Or

> > cett

Rai

ľE

l'E

fens

Connoissances Humaines, Chap. XVII. 205 ment. Nous soutenons, qu'il est impossible qu'il se trouve dans l'Ecriture aucun texte, qui ne puisse recevoir qu'un sens opposé à la droite Raison. Autrement, il s'ensuivroit que l'Ecriture n'est pas un Livre divin; car Dieu ne sauroit se contredire lui-même. Ainsi, dans cette hypothèse, il faudroit dire de deux choses l'une, ou que cette Révélation ne vient pas de lui, ou que la Lumiere naturelle n'en vient pas, ou du moins qu'il ne nous l'a pas donnée pour difcerner le vrai du faux, ni le juste de l'injuste: ce qui est absurde. Ce qu'on vient de dire montre évidemment, que tous ceux, qui sont persuadez de la Divinité de l'Ecriture, doivent regarder comme une supposition impossible, qu'il y ait dans l'Ecriture quelque endroit, qui ne puisse recevoir qu'un sens directement contraire à ce qu'enseigne la Lumiere de la Raison.

rien,

1 e

être

van.

er la

uites

, &

peu-

puis-

ée à

qu'il

pes,

olu-

1 est

dira-

st é-

nent

fui-

nisse

aisse

ra-t-

exte

a'un

**fens** 

orès

bles

pas

que

roit

ons

ella

lu-

ent

qui .

Mais, quelque impossible, dira-t-on, que soit cette supposition en elle-même, n'est-il pas très-possible qu'un homme s'imagine être dans le cas? N'est-il pas très-possible, que cet homme se figure que quelque endroit particulier des Ecrits Sacrés ne peut recevoir qu'un sens qui lui paroit évidemment saux? N'est-ce pas-là même une chose qui n'arrive que trop souvent? Or, quel partidoit prendre un homme dans cette occasion? Doit-il présérer ce que sa Raison lui dicte à ce qu'il croit voir dans l'Ecriture, ou ce qu'il lui semble voir dans l'Ecriture aux Lumières de sa Raison?

JE répons, que tout homme, qui se trouve

en pareil cas, doit suspendre son jugement jusqu'à ce qu'il ait plus de lumieres pour prendre parti; car il doit être persuadé & convaincu, qu'il est dans l'erreur, & qu'il se trompe, ou dans le sens qu'il attribue à l'Ecriture, ou dans ce qu'il prend pout une maxime évidente de la Raison. Il faut donc se conduire en cette occasion de la même manière qu'on est obligé de faire en beaucoup d'autres occasions semblables; car il y en a plusieurs de cet ordre. Par exemple, on trouve dans l'Ecriture deux Passages qui semblent se contredire. On diroit que l'un appure un certain Fait ou un certain Dogme, & que l'autre établit le Fait ou le Dogme opposé. On se trouve alors dans un état de perplexité, on craint d'offenser Dieu, & de tomber dans l'erreur, si l'on se détermine pour l'un ou pour l'autre de ces Faits ou de ces Dogmes. Quel parti prendre donc en ce cas? Nous l'avons déja dit, il n'y en a qu'un seul à prendre, c'est de suspendre son jugement, & d'examiner la chose tout de nouveau, & avec plus de soin & d'attention qu'auparavant. Il faut consulter les Personnes sages & éclairées, ou, si l'on aime mieux, il faut lire les Auteurs qui ont traité cette matière à fonds. Il faut sur-tout implorer le secours de Dieu, & ne rien négliger pour l'obtenir.

Lors qu'on aura pris toutes ces précautions, on pourra s'assûrer que, si c'est une vérité que Dieu a voulu que nous sufsions, & qui soit importante pour nôtre salut, I enten le vr. la mé cas: ve ne fon en & les

Si les pon que seiz

TL 1 tir pitres Théo Obje forme appar chose tains paroit on n oblige enfeig effect l'Ecri (ce q giens

pas q

lut, nous découvrirons tôt ou tard le malentendu qui nous a empêché d'apercevoir le vrai sens des Ecrivains Sacrés. Je dis la même chose à proportion pour le premier cas: je ne doute pas que celui qui s'y trouve ne découvre ensin en quoi consiste son erreur, supposé qu'il observe les regles & les précautions dont on vient de parler.

ment

pour

lé &

qu'il

uë à

pout

faut le la

e en

Par deux

On

u cn

t le

ouve

raint

l'er-

pour

mes.

Vous

ul à

ent,

para-

ages

, il

cette

orer

liger

pré-

c'est

ful-

Sa-

lut

## CHAPITRE XVIII.

Si les Théologiens peuvent se dispenser de répondre aux Objections, prises de la Raison, que l'on fait contre les Dogmes qu'ils enseignent?

l'aveir montré évidentantin dans occi-IL nous reste encore une Consequence à tirer des principes établis dans les Chapitres précédens. La voici. C'est que les Théologiens sont obligés de répondre aux Objections, prises de la Raison, que l'on sorme contre les Dogmes qu'ils prétendent appartenir à la Foi, ou ce qui est la même chose, contre le sens qu'ils donnent à certains Passages de l'Ecriture. La chose me paroit évidente & incontestable; car, peuton nier, que les Théologiens ne soient obligés de prouver que les Dogmes, qu'ils enseignent comme révélés de Dieu, le sont effectivement, & qu'ils sont contenus dans l'Ecriture, ou du moins dans la Tradition. (ce que j'ajoûte par rapport aux Théologiens de l'Eglise Romaine?) Je ne crois pas que personne ose me contester ce principe

cipe. Or, si les Théologiens sont obligés de prouver que ce qu'ils enseignent comme Articles de foi est effectivement de Révé. lation divine, ils ne peuvent se dispenser par la même raison de faire voir que ces Dogmes ne sont pas contraires à ce que nous enseigne clairement la Lumière naturelle: car, s'ils y étoient contraires, ce seroit une marque assurée qu'ils n'ont pas été révélés de Dieu, & qu'ils ne sont pas véritablement contenus dans l'Ecriture; puisque Dieu ne peut rien nous révéler, ni l'Ecriture, entendue dans son vrai sens, rien nous enseigner qui soit manifestement opposé aux Lumiéres de la Raison, ni au témoignage des Sens, comme il nous semble l'avoir montré évidemment dans quelquesuns des Chapites précédens.

D'ou' il s'ensuit avec la derniére évidence, que les Théologiens ne peuvent se dispenser de repondre aux Objections, prifes de la Raison, que l'on fait contre les Points de Doctrine, qu'ils sprétendent appartenir à la Foi, & avoir été révélés; car, ces Objections tendent à prouver, que les Points de Doctrine, enseignés par les Théologiens comme des Articles de Foi, répugnent aux maximes les plus évidentes du Bon-Sens, & par conséquent qu'ils ne peuvent avoir été révélés de Dieu. Ainsi, les Théologiens sont indispensablement obligés de répondre aux dites Objections, s'ils veulent remplir les devoirs de leur Ministere, & se montrer, non point

Conne point Minif

E cette dire, des N quelq c'elt v l'une touch ne for ni affi dent ( ment dire, Dogin veuler ne nie propol

ainfi, MA fitions dent 1 de Fo core i profes termes ils avo S'ilsa à ces t & que ne pr fens? croire

fie qu

connoissances Humaines, Chap. XVIII. 209 point des Prévaricateurs, mais de fideles

Ministres du Seigneur.

ligés

mme

évé.

enser

ces

que

latu-

ce

pas

pas

ure;

éler,

ens,

nent

i au

nble

ues-

évi.

it se

pri-

e les

ap-

lés;

que

rles

01,

ntes

u'ils

ieu.

en.

Ob-

voirs.

non

oint

le prévois que, pour se soustraire à cette obligation, ils ne manqueront pas de dire, que les Dogmes de la Religion sont des Misteres; & que qui dit Mistere, dit quelque-choie d'incomprehenfible. Mais c'est une vaine défaite : car, de deux choses l'une; ou ils n'affirment & ne nient rien touchant ces Misteres, c'est-à-dire, qu'ils ne forment là-dessus aucunes propositions, ni affirmatives, ni négatives, qu'ils prétendent qu'on doive croire; ou ils en affirment & en nient quelque chose, c'est-àdire, qu'ils établissent là-dessus certains Dogmes, ou certaines propositions, qu'ils veulent qu'on croie. S'ils n'affirment & ne nient rien touchant les Mistères, ils ne proposent donc rien à croire là-dessus; ainsi, l'on ne peut leur faire d'Objections.

Mais, s'ils établissent certaines propostions sur les Mistères, & qu'ils prétendent les faire recevoir comme des Articles de Foi, c'est une autre affaire. Je dis encore ici, de deux choses l'une; ou ils font profession d'attacher quelques idées aux termes qui composent ces propositions; on ils avouent qu'ils n'en attachent aucune. S'ils avouënt, qu'ils n'attachent point d'idées à ces termes, qu'est-ce qu'ils croient donc. & que veulent - ils que l'on croie, lorsqu'ils ne prononcent que des paroles vuides de sens? N'est-il pas évident, que, pour croire une proposition, il faut qu'elle fignihe quelque chose, & qu'en entende ce qu'elle

qu'elle fignifie? Et même une proposition. qui ne fignifie rien, est-elle une vraie proposition? N'est-ce pas plutôt un cadavre de proposition, un corps sans ame?

S'IL's répondent au contraire, qu'ils attachent quelques idées à ces termes, comme ils seront contraints de le dire, étant pressés de la sorte, je leur demanderai quelles sont ces idées? S'ils en ont véritablement, ils pourront me les expliquer d'une maniere intelligible; & ils y sont sans doute obligés, s'ils veulent que je croïe ces Mistères dans le sens qu'ils prétendent qu'on doit les croire. Or, si je crois voir de l'incompatibilité entre ces idées, fi je crois apercevoir qu'elles se combatent & qu'elles s'entre-détruisent, en un mot qu'elles sont contradictoires; & que je leur propose là-dessus mes difficultés; ne sontils pas obligés d'y répondre? Suffit-il de dire en général, que c'est un Mistère qu'il faut recevoir sans raisonner & sans l'aprofondir? Qui ne voit que sous ce prétexte on pourroit faire passer les Dogmes les plus absurdes pour des Vérités divines; comme, par exemple, qu'un & un ne sont pas deux; que le tout n'est pas plus grand que sa partie; qu'il est possible qu'une chose soit & ne soit pas en même tems, &c? C'est auffi ce qui est arrivé de fait & à la lettre. Il y a des Sociétés Chrétiennes, où l'on enseigne des Dogmes qui combatent directement & de front ces Axiomes & premiers Principes, auxquels on vient de faire allusion, comme il seroit facile de le montrer s'il

s'il et font en ćxi texte. les He Abfur railon doiver Tribu qu'ils tradict

Conn

parlon niere i luge e aveug Religi avoir a Nous fi la I tes de je me ter les

vent f

Qu

L quelqu qu'il . outre rité, en se moigr

Pouvo

bat, &

cette 1

recuse

connoissances Humaines, Chap. XVIII. 211 s'il en étoit ici question. De tels Dogmes sont-ils donc des Vérités révélées? On en éxige cependant la croiance sous ce prétexte. Il n'y auroit donc qu'à laisser faire les Hommes, ils mêleroient bientôt mille Absurdités dans la Religion. Ainsi, l'on a raison de prétendre que les Théologiens doivent justiner leur Doctrine devant le Tribunal de la Raison, & de faire voir qu'ils n'enseignent rien d'absurde ni de contradictoire. C'est un devoir dont ils ne peuvent se dispenser.

tion,

pro-

avre

s at-

om-

tant

lerai

éri-

quer

lont

e. 1e

pré-

rois

, fi

t &

mot

eur

ont-

de

u'il

ro-

xte

lus

m-

pas

luc

ofe

eft

re.

on

C-

ers

u-

er 'il QUAND les Théologiens, dont nous parlons, sont ainsi poussés à bout, leur dernière ressource est de recuser la Raison pour Juge en ces matières. Ils l'accusent d'être aveugle pour les choses qui regardent la Religion, & ils soutiennent qu'on ne doit avoir aucun égard à ce qu'elle dit là-dessus. Nous aurons bientôt occasion d'examiner si la Raison est aussi aveugle sur ces sortes de matières qu'on le prétend. Mais je me contenterai d'abord de leur représenter les inconveniens auxquels les exposent cette manière de se désendre qui consiste à recuser la Raison.

ILS se désont par - là, je l'avoue, de quelques Objections qui les embarassent, & qu'il n'est pas aisé de résoudre. Mais, outre qu'ils sont peu d'honneur à la Vérité, qu'ils se vantent d'avoir de leur côté, en se conduisant de la sorte; puisqu'ils témoignent assez par-là qu'ils croient ne pouvoir la désendre qu'en suiant le combat, & qu'ils se figurent qu'elle succombat, & qu'ils se figurent qu'elle succom-

) 2 be

mains avec l'erreur: ce qui est sans contredit avoir bien mauvaise opinion de ce qu'on appelle la Vérité. Outre cela, disje, ils se privent des avantages qu'ils prétendoient avoir sur les autres Religions, auxquelles ils ne pourront plus faire de honte des Absurdités qu'elles débitent, & qu'elles érigent en Mistères; car, avec quelle pudeur pourroient-ils les leur reprocher, ou les accuser là-dessus de fausseté, après avoir déclaré eux-mêmes, que ce qui paroit le plus faux, & le plus absurde, peut être très-vrai en matière de Religion?

LE vais même plus loin, & je soutiens qu'on met par ce moien des obstacles invincibles à la conversion des Infideles & des Incredules; car, ne les confirme-t-on pas dans leur Incredulité, & n'avilit-on point le Christianisme à leurs yeux, en leur avouant, qu'on n'a rien de bon à répondre à ce que la Raison oppose de plus fort contre la vérité de ses Dogmes? N'est-ce pas leur avouer, que la Raison prononce en leur faveur, & qu'elle nous condamne? Et, comme ils ne reconnoissent point d'autre Tribunal que celui - là, n'en tireront -ils pas cette conséquence qu'il est bien plus raisonnable de rejetter, le Christianisme, que de s'y soûmettre?

D'AILLEURS, on s'ôte aussi par-làtous les moiens de leur persuader la vérité de la Religion Chrétienne : car, comment le pourra-t-on, s'ils savent se prévaloir de leurs avantages, & se servir à propos de cette

Conn cette des p En et vertir t-on 1 n'éluc lui pr pour ce fer conva vrai? que la la Re viden Pour à ce Conv E l'Ecr par le fieurs

> ell av Relig desse relle mune prend croit re or vre, vre

rons-

le,

Non le L

Connoissances Humaines, Chap. XVIII. 213 cette maxime pour énerver toute la force des preuves qu'on pourra leur alleguer? En effet, figurons-nous qu'il s'agisse de convertir un Athée ou un Déiste, que pourrat-on lui proposer pour le convaincre, qu'il n'élude aisément par cette maxime? Qu'on lui produise les preuves les plus évidentes, pour dissiper tout cela, il n'aura qu'à dire ce seul mot: Ce que vous dites me paroit convaincant; mais s'ensuit-il de-là qu'il soit vrai? Ne m'apprenez-vous pas vous-même, que la Raison est aveugle pour les choses de la Religion, & que ce qui paroit le plus évident sur ces matieres peut être très-faux? Pourquoi voulez-vous donc que je m'en raporà ce qu'elle dit là-dessus? Qu'est ce que son Convertisseur auroit à repliquer?

aux

on-

: ce

dis-

pré-

ns,

1011-

el-

pu-

ou

VOIT

olus

Vrai

iens

in.

s &

- On

oint

1 2-

re à

ntre

fa-

eils

que 1sé-

de oû-

ous

la

le

de

ette

JE dis la même chose de la Divinité de l'Ecriture qui nous est niée par les Athées, par les Déiltes, par les Payens, & par plufieurs autres Incrédules. Comment pourrons-nous leur prouver cette Vérité capitale, s'il passe pour constant, que la Raison ell aveugle sur les choses qui regardent la Religion? Que peut-on produire dans ce dessein, qui ne soit pris de la Lumiere naturelle? La grande preuve, qu'on allegue communément sur ce sujet, est celle qu'on prend des caractéres de Divinité qu'on y croit remarquer, & voici de quelle maniere on la propose ordinairement : Tout Livre, qui a tels & tels caractéres, est un Livre divin : Or les Ecrits de l'Ancien & du Nouveau Testament, qui sont contenus dans le Livre que nous apellons la Bible, ont cos

0 3

CA-

caracteres: Donc ces Ecrits sont divins, on ont été inspirés par l'Esprit de Dieu. Je suppose que la majeure de cet Argument est évidente par la Lumiere de la Raison, & que la mineure est bien & duement prouvée à sa maniere; de sorte que tout cela, pris ensemble, forme une démonstration morale des plus complettes. Mais, à quoi pourra servir tout ce travail, & n'a-t-on point perdu sa peine & le tems qu'on y a emploie, s'il est vrai que la Raison est aveugle sur les matiéres de Religion? Car. n'est-ce pas une affaire de Religion de savoir d'un côté quels doivent être les caractéres, tant de la Religion elle-même, que du Livre qui l'enseigne; &, de l'autre, de déterminer quel est le Sujet où ces caractéres se trouvent? Ainsi, la Raison étant aveugle à cet égard, ce n'est pas à elle à prononcer là-dessus, & tous les raisonnemens qu'elle pourra faire sur ces matières ne devront jamais passer que pour des spéculations frivoles, auxquelles on a eu tort de consumer inutilement bien des momens.

DE plus, chacun sait que, comme nous croïons remarquer des caractéres de Vérité & de Divinité dans l'Ecriture, les Incredules croïent de leur côté y remarquer des caractéres d'erreur & de sausseté, c'està-dire, des Absurdités & des Contradictions. Ils prétendent même, que ces Contradictions & ces Absurdités sont évidentes, qu'elles sautent aux yeux, & que la Raison ne héssite pas là-dessus à passer condamnation. Si nous la recusons, lorsqu'ils nous l'oppo-

ient

fent, pofer est fa de ca

recul E iet de fur l qu'o deflu qu'il tous paro plica ou p le-test a men ture dont qui com vide que fi la Rel nou me le n rior

tou

de 1

Connoissances Humaines, Chap. XVIII. 215 fent, comment pouvons nous la leur opposer, lorsque nous prétendons qu'elle nous est favorable, & qu'elle nous donne gain de cause? Ne sont-ils pas en droit de la

recuser à leur tour?

9 0%

lup-

It é-

1, a

rou-

ela,

tion

quoi

t-on

y a

It a-

Car.

fa-

rac-

du

dé-

Aé-

12.

e à

ne-

res

pé-

ort

ns.

ous

ri-

11-

er

A.

ıs.

ns

cs

é-

Si

nt

LE fais encore la même Réfléxion au sujet des Disputes qui partagent les Chrétiens sur le Sens de l'Ecriture. Il y a long tems qu'on les blame & qu'on les censure làdessus. Mais, voici une nouvelle preuve, qu'ils ont bien tort à cet égard, & même tous également, c'est-à-dire, tant ceux qui paroissent les mieux fondés dans leurs explications, que ceux qui le paroissent moins, ou point du tout. En effet, à quoi s'amuse-t-on de contester là-dessus, si la Raison est aveugle sur ces sortes de choses? Comment peut-on disputer sur le Sens de l'Ecriture, qu'en produisant certaines Régles, dont il y en a quelques-unes entre autres qui paroissent assez solides à la vérité; mais, comme elles tirent tout ce qu'elles ont d'Evidence & de Certitude du Bon-Sens, de quel poids cette Certitude pent-elle être. si la Raison est aveugle sur les matiéres de Religion? De plus, quand nous pourrions nous affûrer de la bonté de ces Régles, comme nous ne pouvons les appliquer que par le moien de la Raison, quelle assurance aurions - nous qu'elle ne les applique pas tout de travers?

Voici une Régle, par exemple, que tous les Chrétiens, de quelque Communion qu'ils soient, reçoivent, & qu'ils sui-

vent dans la pratique: Toutes les fois qu'un Texte de l'Ecriture peut également recevoir deux Sens, dont l'un est absurde & contradictoire, & que l'autre ne l'est pas, il fant préférer le second au premier. Par exemple, ce que Jesus-Christ dit aux Disciples de S. Jean , Matth. XI. Les aveugles voient peut recevoir deux Sens. On peut entendre parlà 1. que les aveugles, demeurant aveugles, ne laissent pas de voir. On peut entendre aussi 2. que ceux, qui étoient aveugles, ne le sont plus, & qu'ils ont présentement l'usage de leurs yeur. Le prémier Sens est absurde & contradictoire: il fant donc, suivant cette Régle, présérer le fecond.

DE même Dieu dit à Ezechiel, V. 5. au sujet de quelques cheveux qu'il lui commanda de couper & de jetter au feu : C'estici la Ville de ferusalem que j'ai posée parmi les Nations: Paroles, qui sont si semblables à celles que Jesus-Christ proféra en inflituant l'Eucharistie : Ceci est mon Corps qui est rompu pour vous. Ces paroles, que Dien adresse au Prophête, peuvent recevoir deux Sens, l'un litteral, mais absurde; l'autre figuré, mais naturel, & qui n'a rien que de vrai. C'est ce qui fait que toute la Terre préfére ce dernier à l'autre. Mais, si la Raison est aveugle dans les choses de la Religion, & en particulier dans l'Intelligence de l'Ecriture, quel usage pourra-ton faire de cette Régle? Car comment pourra-t-on scavoir autrement que par la Raifon,

fon, re? S

te? S

AJ pitre, roifle miere appre Dieu marq tentio remar & à 1 le P 26. 2 nier 1 que l pas pr les O

JE cela une la aveus gione raifor caufe Ouvre cet u te da fur to que la voir p

qu'y

amen

Connoissances Humaines, Chap. XVIII. 217
fon, si un Sens est absurde & contradictoire? Si l'on suppose donc qu'il ne faut point
la consulter, ni écouter ce qu'elle dit làdessus, qui ne voit où cela mène?

voir

dic-

we,

S.

eut

ar-

eu-

en-

eu-

ner

aut

le

au m-

:/t-

ar-

la-

in-

122

eu

ZU

tre

de

re

la

la

li-

t-

r

li-

1,

Ajoutons enfin, pour finir ce Chapitre, deux autres Réfléxions, qui nous paroissent dignes d'être bien pesées. La premiere est prise de ce que l'Ecriture nous apprend en divers endroits, que, lorsque Dieu nous a laissé dans ses Ouvrages tant de marques sensibles de ses Perfections, son intention a été que les hommes, venant à les remarquer, apprissent par-là à le connoitre & à le servir. On peut consulter là-dessus le Pseaume XIX. 2. 5. Les Actes, XVII. 26. 27. Rom. I. 19. 20. 21. Dans le dernier même de ces Passages S. Paul assûre que les Payens sont inexcusables de n'avoir pas profité de toutes ces grandes Leçons que les Ouvrages de Dieu leur faisoient, pour les amener à la Connoissance de leur Auteur.

JE demande maintenant comment tout cela peut être vrai, si l'on suppose comme une Maxime indubitable, que la Raison est aveugle pour tout ce qui concerne la Religion? N'est-il pas certain, que ce n'est qu'en raisonnant & en remontant de l'esset à la cause, qu'on peut connoître Dieu par ses Ouvrages? Mais, comment pourra-t-on saire cet usage de sa Raison, si elle ne voit goute dans ces sortes de choses? Comment sur tout pourra être vrai ce que dit S. Paul, que les Gentils sont inexcusables pour n'avoir pas connu Dieu en ses Ouvrages? Car, qu'y auroit-il de plus ségitime, que l'excu-

fe que leur auroit fournie l'aveuglement de leur Raison? Est-on coupable pour ne pas voir ce qu'il n'est pas possible que l'on voie? Cette excuse seroit valable sans doute, si le Fait, d'où elle est prise & qu'elle suppose, étoit véritable. Puis donc que s. Paul la rejette, c'est une marque assurée qu'il est de nôtre devoir de suivre la conduite de notre Raison, & que par consequent elle

n'est pas telle qu'on la représente.

L'AUTRE Réfléxion, qui tend au même but, & qui prouve la même chose que celle qu'on vient de voir, est prise de la coûtume de Jesus-Christ & des Apotres. Lorsqu'ils ont deffein de réfuter quelque erreur, ou de condamner quelque abus, ils ne se contentent pas de décider seulement la chose, ou de dire ce qui en est; ils appuient encore leurs décisions, tantot par des raisons prises de la Lumiere naturelle, tantôt par des Passages de l'Ancien Testament, qu'ils citent, & dont ils tirent des conséquences, qui paroissent même quelquesois assez éloignées. Nous n'en raporterons pas ici d'exemples, parce que c'est une chose qu'on peut remarquer presque à chaque page dans le Nouveau Testament.

OR, pourquoi ces Saints Hommes en ontils usé de la sorte? N'étoit-ce pas pour donner du poids à ce qu'ils disoient, & pour le faire goûter, soit à leur Auditeurs, ou à leurs Lecteurs? Mais, quel poids ces raisonnemens étoient - ils capables d'y ajoûter, si le suffrage de la Raison doit être compté pour rien sur ces sortes de matié-

res, pou rega que céde à fo coul boni poin men l'hy; favo d'un Rail lésu affez

Cor

Si la fa l'o

princ

I L ve réportion, Doct & qui difen & pa

depra

Connoissances Humaines, Chap. XVIII. 210 res, & s'il est vrai qu'elle n'a point d'yenx pour discerner le vrai d'avec faux en ce qui regarde la Religion? N'y avoit-il pas même quelque chose de pernicieux dans ce procédé? N'étoit ce point autoriser les Fidéles à soûmettre la Foi à la Raison, en les accoutumant ainfi à ne rien croire que sur de bonnes preuves? Ne les confirmoit-on point par-là dans le Préjugé si universellement répandu, & pourtant si faux dans l'hypothèle qu'on a en vûë de réfuter ici. savoir, qu'on ne doit jamais décider, ni agir. d'une manière opposée aux principes de la Raison? Il faut l'avouer, cette conduite de Jésus-Christ & des Apôtres doit paroître affez admirable à ceux qui sont dans les principes que nous combatons.

ient

ne

l'on

ou-

elle

e S.

u'il

e de

elle

ême

cel-

oû-

orf-

eur.

e fe

t la ient rai-

ntôt ent,

nfé-

fois

pas

age

ont-

our

our

ou

rai-

oû-

être

tié-

res,

## CHAPITRE XIX.

Si la dépravation de la Nature par le péché fait trouver insolubles les Objections que l'on fait contre les Dognies, ou les Mistéres, que la Foi enseigne.

I L y a plusieurs Théologiens, qui se servent de ce prétexte, pour se dispenser de
répondreaux Objections, prises de la Raison, que l'on forme contre les Points de
Doctrine qu'ils enseignent comme révélés,
& qu'ils prétendent apartenir à la Foi. Ils
disent que toutes les facultés de nôtre ame,
& particulierement la Raison, aïant été
depravées, & aïant perdu leur droiture naturelle

turelle par le péché du premier Homme, cette Raison a contracté par - là une aversion si insurmontable pour les Vérités révélées, qu'elle les rejette comme de pures extravagances; qu'ainsi, il n'est nullement étrange qu'elle favorise les dissicultés qui combatent les Dogmes de la Religion, & qu'elle nous les fasse trouver invincibles & inexplicables. D'où ils concluent, qu'il ne faut, ni consulter la Raison sur les Vérités de la Foi, ni la reconnoître pour Juge dans les Disputes qu'on a avec les Incrédules, les Insidéles, & les Hérétiques.

IL importe de remarquer avant toutes choses, qu'il s'agit ici de la Raison, telle qu'elle est à present dans tous les Hommes, soit justes ou pécheurs, régénerés ou non régénerés; car, si, lorsqu'on dit que la dépravation de la Nature par le péché nous empêche de pouvoir répondre aux Objections contre les Mistères, on n'entendoit simplement que la Raison telle qu'elle est dans les pécheurs que la Grace n'a pas régénerés, cette Réponse pourroit satisfaire ceux qui sont choqués de ce que ces pécheurs ne peuvent résoudre ces Objections. Et en effet, s'il n'y avoit que ceux-là qui en fussent embarassés, cette réponse seroit solide. Mais, comme les vrais Fidéles, les plus distingués même & les plus avancés dans la spiritualité, ne sont pas moins embarassés que les autres de ces Objections, il est clair que cette Réponse seroit ridicule, si, par cette Raison corrompue & dépravée qu'on ne veut pas que nous conla R
telle
dans
ici f
feco
& é
avec
pour
fon
nou
qui
y co
rien
qui
exce

conf

nou xem l'on Syft ble: fieur

I, par telle Vér fonr infai blire tent fero cevr main

natu

Connoissances Humaines, Chap. XIX. 221 consultions sur les matiéres qui regardent la Religion, on n'entendoit que la Raison telle qu'elle est dans les pécheurs, & non dans les régénerés. Il ne s'agit donc pas ici seulement de la Raison destituée de tout secours de la Grace, mais indifféremment & également de la Raison sans ce secours & avec ce secours. Par consequent, lorsque, pour prouver cette incapacité de nôtre Raison à bien juger des Vérités de la Foi, on nous produirà des Passages de l'Ecriture qui ne parlent que des seuls pécheurs, sans y comprendre les justes, on ne produira rien qui soit à propos. Il faut des Passages qui parlent de tous les hommes sans exception.

CELA posé, je dis que la Raison, que nous alleguent les Théologiens pour s'exempter de répondre aux Objections que l'on forme contre divers Points de leur Système Théologique, n'est pas soutenable: ce qu'il est facile de prouver par plu-

fieurs Raisons. Car,

ne,

er-

vé-

res

qui

&

8

ne

éri-

nge

cré-

ites

elle

m-

ou

que

en-

elle

race

que

Ob-

que

rais

les

Cont

ces

om-

on-

I, SI la dépravation de nôtre Nature par le péché du premier Homme fortifioit tellement les Objections qui combatent les Vérités révélées, qu'il ne se trouvât perfonne qui pût les resoudre, elle produiroit infailliblement un autre esset. Elle affoibliroit tellement les preuves qui nous portent à croire ces Vérités, que personne n'en seroit frappé, & par conséquent ne les recevoit, ni de Foi Divine, ni de Foi humaine, ni de Foi naturelle, ni de Foi surnaturelle, on de telle autre sorte de Foi qu'on

d'une même disposition sont également naturelles, & l'on ne sauroit comprendre que, l'une des deux paroissant, l'autre ne parût point aussi. C'est ce qu'on ne voit pour, tant pas; car, combien n'y a-t-il pas de personnes qui croient ces Vérités, soit de Foi divine, soit de Foi humaine, & qui en trouvent les preuves très-sortes, quoiqu'ils ne puissent pas bien resoudre les Objections

que l'on fait à l'encontre.

II. Si notre Raison, depuis le péché du premier Homme, étoit si effroiablement prevenue contre les Vérités révélées qu'on nous le fait entendre, l'effet infaillible de cette prévention seroit de nous faire paroître faux tout ce que Dieu nous dit être vrai, & vrai tout ce que Dieu nous dit être faux. C'est ce que ne peuvent s'empêcher de dire les Défenseurs de l'hypothese que nous examinons, & ce qui n'est pourtant pas, au moins univerfellement & fans exception; car, parmi les Verités revelées, ou que Dieu nous atteste, il y en a plusieurs qui ne choquent en aucune maniere la Raison, & qu'elle reçoit très-volontiers, comme nous le verrons dans la suite. C'est pourquoi je ne m'y arrête point présentement, & je prens la chose d'un autre biais.

JE demande donc aux partisans du sentiment opposé, jusqu'où ils prétendent que va cette illusion de notre Raison corrompue qui lui fait toûjours trouver faux ce que Dieu nous dit; ti c'est seulement à nous faire paroître les Vérités révélées proba-

la dé
nous
demn
rien c
cer u
on n

Con

blem

paro

dent

nous

bable

n'eft

car ,

fait c

tent

Dog

quoi

rupti

que i

Dieu

S'eni

infol

Tou

fi ell

tant

ou q

nent-

la pro

contr

tratio

de pr

donne

quelo

plus

ble.

Connoissances Humaines, Chap. XIX. 228 blement fausses, ou jusqu'à nous les faire paroitre évidemment fausses? S'ils répondent que cette dépravation va seulement à nous faire trouver les Vérités révélées probablement fausses, je leur répliquerai, que ce n'est pas assez dire dans leur hypothète; car, il s'agit ici de justifier, le refus qu'on fait de répondre aux Objections qui combatent les Vérités révélées, ou du moins les Dogmes qu'on prétend être tels. Or, de quoi fert il pour cela de dire que la corruption de notre Nature par le péché fait que nous trouvons toutes les Vérités que Dieu nous atteste probablement fausses? S'ensuit - il de-là, que ces Objections soient insolubles, ni même qu'elles le paroissent? Tout au contraire, il est aile de les soudre, si elles ne sont que problables, rien n'étant insoluble que ce qui est démonstratif. ou qui paroît l'être.

lites

na-

ue,

arut

out-

per-

Foi

en

uils

ions

du

rent r'on

ître

rai,

dire

xa.

au

on;

ho

å

ous i je

ens

nti-

que

que

ous

baleD'AILLEURS, les Incrédules conviennent-ils, que leurs Objections n'ont que de la probabilité? Ne prétendent-ils pas au contraire, que ce sont de véritables démonstrations? Il ne faut donc point parler ici de probabilités ni de vraisemblances: c'est donner ou prendre le change. Pour dire quelque chose qui soit à propos, il faut aller plus loin & franchir le pas : il faut dire, que la dépravation de notre Nature par le peché nous fait paroître les Vérités révélées évidemment fausses. Sans cela, on ne dit rien qui aille au but. Mais, peut-on avancer une telle proposition? Si cela étoit, on ne seroit point tenu de croire, parce

qu'il

qu'il seroit absolument impossible d'en venir à bout, quelque effort qu'on fit, Il n'est pas moins impossible de se persuader ce qui paroit évidenment faux, que de se hair soimême, que d'aimer le mal comme mal. Tout cela est impossible de la même espèce d'impossibilité, & par conséquent tel, qu'il ne se peut que Dieu le commande, & que nous péchions en ne le faisant point. Dieu nous commande pourtant de croire à sa Parole. La chose ne nous est donc pas absolument impossible, & par consequent ce qu'on nous propose à croire de sa partn'est pas évidenment faux, du moins quand on l'a examiné comme on le doit; ou fi, après un tel examen, nous trouvions encore évidemment faux ce qu'on nous propose à croire comme révélé de Dieu, c'est une marque affurée, que cette Doctrine ne vient pas de lui.

Au reste, ce que nous venons de remarquer touchant l'Aversion invincible de notre Raison pour le faux, connu comme tel, n'est-il pas une nouvelle Démonstration que cette Raison n'est pas si corrompue

qu'on le prétend?

Voici une autre Raison, qui me paroît encore bien pressante contre le sentiment que nous combatons. Les Sectateurs de cette hypothèse avouent, ou plûtôt soutiennent, que ceux, que la Grace illumine, triomphent de cette mauvaise disposition de notre Raison dépravée, & qu'ils se persuadent sincérement ce que Dieu a révélé. Mais, comment le sont-ils? Est-ce en continuant

tinua faux de le le pi qu'u iont паре dente révé quen répoi Milt comi Obje ceux qui f du pi vable Quoi dans ce qu doit i leur point victo ment foi, Grac n'est vages cepen

que l

Elus

moins

que.

ConnoisTances Humaines, Chap. XIX. 225 sinuant toûjours de trouver évidenment faux ce qu'ils se persuadent, ou cessent-ils de le trouver tel? Il seroit absurde de dire le premier; car enfin, voir évidemment qu'une chose est fausse, & la croire vraie. tont deux actes incompatibles. Les Fidéles n'aperçoivent donc plus de fausseté évidente dans ce qu'on leur propose comme révélé de Dieu. Ils devroient par conséquent avoir plus de facilité que les autres à répondre aux Objections qui combatent les Miltéres. C'est ce qui n'est pourtant pas. comme nous avons déjà remarqué; car ces Objections ne paroissent pas moins fortes à ceux que la Grace a régénérés, qu'à ceux qui sont encore engagés dans la corruption du péché. Or, c'est ce qui n'est pas concevable dans l'hypothèse opposée à la nôtre. Quoi! cette Grace, qui rétablit nos Facultés dans leur état primitif, qui nous rend aifé ce que nôtre corruption naturelle nous rendoit impossible, laisse à ces Objections toute leur force? Quoi! elle ne les affoiblit point du tout, & ne nous en rend point la victoire plus aisée qu'elle n'étoit naturellement? Rien ne me paroit plus absurde en foi, ni plus injurieux au pouvoir de cette Grace surnaturelle & toute-puissante, qui n'est destinée qu'à réparer en nous les ravages qu'y a taits le péché. Nons avons cependant dejà vu, que le fait est certain, & que les Fidéles, que les Régénérés, ou les Elus, comme on voudra dire, n'ont pas moins de peine à répondre à ces Objections que les autres. N'est-ce pas une preuve

renir n'est qui asoimal. pèce qu'il

Pablot ce n'est

que

on près évile à

une vient

ree de nme

tion

roît nent de ien-

ne, de

élé.

iant

évidente que ce que ces difficultés ont d'embarassant vient d'ailleurs que de la cortuption de la Nature par le péché? Mais,

III. Vofci quelque chose de bien plus fort encore. On voit des Personnes, en qui l'on ne remarque aucun vestige, aucune impression de la Grace, & qui paroissent néanmoins être fortement persuadés des Vérités de la Religion. Ceux dont nous parlons ne témoignent aucun doute à cet égard, & ne font pas grand cas des difficultés qu'on oppose aux Mistères, pendant que ces mêmes objections font une peine extrême à plusieurs membres très distingués de la Nation fainte & du Peuple élû. Comment accorder ce contraste dans l'hypothese que nous examinons? N'est-ce pas justement le contraire qui devroit arriver, si le sentiment de nos Adversaires étoit véritable? Concluons donc encore une fois que ce qui rend ces difficultés embarafsantes est toute autre chose que la dépravation de nôtre Nature par le péché.

CE que je viens de dire me paroît si évident, que je ne crois pas qu'il soit nécessaire d'en aporter de nouvelles preuves. Cependant, comme il y a des personnes qui sont plus frappées d'une raison que d'une autre, & que d'ailleurs la matière est belle & fort importante, nous ajoûtérons encore quelques Résexions qui tendent au même but que les précédentes, & cela comme

par furabondance de droit!

JE dis donc V. que si on ne trouvoit fortes & pressantes les Objections, que la Raison

que Véi toul éga fou qui ave que toûj mei tant Il y n'or tion par Cel l'av pou J aure rité pou ees par

Pay foités De Na

nife nen nat

goi

Connoissances Humaines, Chap. XIX. 227 Raison suggére contre les Vérités révelées, que parce qu'on a de l'aversion pour ces Vérités, il arriveroit infailliblement, que toutes ces Objections paroîtroient d'une égale force, puisqu'elles seroient toutes soutenues & appuiées par ce qu'on veut qui fasse cette force, c'est-à-dire, par cette aversion de nôtre Raison pour les Vérités que Dieu nous révélées. Cette cause agiroit toûjours d'une maniére uniforme & également efficace. C'est ce qu'on ne voit pourtant pas, ou plutôt l'on voit le contraire, Il y a des Vérités révélées, auxquelles on n'oppose rien de fort pressant. Les Objections même que l'on fait sur chaque Dogme particulier ne sont pas d'une égale force Cela n'arriveroit pas, si ce qu'on dit de l'aversion insurmontable de nôtre Raison pour les vérités révélés étoit véritable.

100

COT-

is,

plus

, en

au-

Pior-

s des

nous

cet

cul-

que

trê-

gués

om-

ypo-

pas

ver,

toit

fois

iraf-

ava.

évi-

cef-

ves.

qui

une

elle

ore

me

me

JIO.

12

fon

VI. Disons encore, que cettte aversion auroit sans doute pour objet toutes les Vérités de la Foi également; ce qui n'est pourtant pas. Il y a un grand nombre de ces Verités qui sont crues par les Juifs, par les Mahométans, & même par les Payens. D'ailleurs, chacun éprouve en soi-même, qu'il y a plusieurs de ces Vérités qu'on n'a aucune répugnance à croire. De plus, cette opposition extrême de la Nature corrompué devroit sur-tout se manifester à l'égard des Vérités pratiques qui gênent la cupidité, & qui réfrénent les inclinations charnelles. Et cependant, la Raison goûte ces devoirs, & les Peuples les plus barbares en reconnoissent la justice & la né

P 2

ceffité.

cessité. Au lieu qu'il y a des Dogmes spéculatifs qui n'ont rien d'opposé à la pente que la Nature corrompue a pour le mal, il se trouve pourtant, je ne lai comment, que c'est contre ces Dogmes que la Raison dépravée se souleve le plus. Est-il aisé de rendre raison de cette diversité dans le Sentiment contraire au notre? Pourroit-on nous dire pourquoi cette maligne influence du péché sur notre Raison, qui l'a si terriblement prévenue contre les Verités de la Foi, s'est uniquement attachée à quelques-unes, & n'a rien fait à l'égard des autres? Pourquoi même elle a épargné celles qui lui sont le plus opposées, & s'est, pour ainsi dire, acharnée sur quelques autres qui ne choquoient en rien les penchans de la Nature corrompue? Avouons, qu'il n'est pas facile aux Théologiens qui soutiennent l'hypothèse en question, ou plutôt qu'il leur est impossible, de se tirer de ces embaras. C'est ce qui prouve invinciblement, que la dépravation de la Nature par le peché n'est pas la veritable cause de la peine qu'on a à repondre aux Objections qui combatent certains Dogmes de la Religion. Quelle est donc cette cause? C'est ce que nous tâcherons d'éclaircir bientôt.

M A 1 s nous remarquerons encore auparavant, que la dépravation de notre Nature par le péché est elle-même une de ces matières sur lesquelles nous ne devons rien affirmer qu'avec beaucoup de retenue & de circonspection. En esset, pour pouvoir déterminer avec quelque précision jusqu'où s'étend

vile ma cho la l ou & àc s'el peu Ai gue COL No exe ber qui 3 0 pol noi do avo que

fair

en

cla

des

on

do

s'é

le

dro

pre

Connoissances Humaines, Chap. XIX. 229 s'étend cette dépravation de la Nature par le péché, & quels en sont les effets, il faudroit savoir au juste quel étoit l'état qui l'a précédé, & jusqu'où s'étendoient les priviléges du premier Homme, en sortant des mains de son Créateur. Or, c'est-là une chose très-peu connuë. Il a dépendu de la libre volonté de Dieu d'accorder plus ou moins de graces au premier Homme, & nous ne pouvons savoir ce qu'il a fait à cet égard que par la Révélation; & elle s'est si peu expliquée la-dessus, qu'on peut dire qu'elle n'en a presque point parlé. Ainsi l'on ne doit pas décider à la legére que telle ou telle chose est un effet de la corruption de nôtre Nature par le péché. Nous venons de voir dans ce Chapitre un exemple des embaras, où l'on peut tomber par-là, en la personne des Théologiens qui attribuent à cette cause la peine qu'on a de resoudre les difficultés qu'on nous oppose sur les Mistéres.

pé=

ente

nal,

ent,

ison

de!

nti-

ous

pé-

ient

est

n'a

uoi

olus

nar-

ient

m-

aux

en

ble,

ora-

pas

ìà

er-

eft

he-

pa-

ure

ma-

af-

de

dé-

'où

end

Mais, me dira-t-on, si ce n'est pas la dépravation de la Nature par le péché qui nous fait paroître ces Objections si dissicles à résoudre, à quelle cause devons-nous donc raporter cet esset? C'est sur quoi nous avons promis de dire un mot. Mais, avant que de répondre à cette question, il faut ici saire une distinction qui est fort nécessaire en cette matiere: ou ces Vérités sont clairement révélées, ou ce sont seulement des Dogmes établis par des hommes qui ont voulu sixer & déterminer le sens qu'on doit donner à certains Passages obscurs de l'Ecri-

l'Ecriture. Dans le premier cas, je dis que les Mistères ne peuvent jamais être évidenment opposés aux Lumiéres de la Raison. Nous l'avons prouvé fort au long ci-dessus. Ainsi l'on ne peut faire d'Objections absolument insolubles contre ces Mistères vraiment divins. Autrement, il faudroit dire que la Vérité peut être combatue par des argumens convaincans, par de véritables démonstrations; ce qui meneroit tout droit au Pyrrhonisme. On peut donc toûjours montrer le foible des argumens qui combatent les vrais Misteres; & c'est les résuter suffisamment, que de taire voir qu'il entre dans ces raisonnemens une ou plusieurs propositions, non à la vérité certainement fausses ou équivoques, mais du moins douteuses & incertaines; parce qu'une véritable démonstration doit être composée de propositions claires, certaines, & nécessairement véritables. Ainfi, montrer que les propositions, qui composent un raisonnement, n'ont pas ces qualités, c'est prouver que cet argument n'est pas une vraie démonstration. Or, c'est ce que les Gens habiles, & versés dans la matière dont il est question, pourront toûjours faire voir à l'égard des Objections qui combatent les Dogmes véritablement révélés.

A la verité, ils ne pourront pas toûjours faire voir la fausseté des propositions qui composent ces argumens, par ce qu'il faudroit pour cela avoir des connoissances que nous n'avons pas. Je touche ici la véritable cause de la peine que nous avons à nous

dé.

déb

tre

ne

est

raff

par

nes

ceu

lun

me

1'6

res

cet

def

qui

cho

aul

\$

ten

en

cir

ce

ob

l'u

CO

no

dir

ch

qu

da

ce

de

ch

be

Connoissances Humaines, Chap. XIX. 231 débarasser des difficultés qu'on oppose contre les Mistéres; cela vient de ce que nous ne connoissons pas assez les sujets dont il est question. Chacun sait que tout embarasse les ignorans, & que les difficultés qui paroissent les plus méprisables aux personnes intelligentes, font inexplicables pour ceux qui n'ont aucune ouverture, aucune lumiere fur un sujet. Or, c'est-là précisé. ment l'état où nous nous trouvons, & à l'égard d'un très-grand nombre de Mistéres de la Nature, & sur-tout à l'égard de reux de la Foi, qui sont si fort élévés au dessus de nos connoissances. Il est vrai que Dieu nous en a manifesté quelque chose par la Révésation; mais il est vrai aussi que cette Révélation est très bornée & très-resserrée. D'ordinaire, elle se contente d'indiquer le fond de la chose, sans en découvrir, ni la manière, ni aucune des circonstances. D'ailleurs, pour exprimer ce qu'elle avoit à nous dire, elle a été obligée d'emploier des termes, qui, dans l'usage qu'elle en fait, n'ont pas à beaucoup près le même sens, que celui que nous leur donnons dans nôtre langage ordinaire. En effet, pour nous parler des choses dont nous n'avions point d'idées, & qui par conséquent n'ont point de noms dans le langage des hommes, il a falu necessairement nous en parler sous l'emblème des choses sensibles & corporelles, & choisir, parmi les choses qui nous tombent sous les Sens, celles qui approchent le plus de la Nature des choses célestes;

que denfon. Tus.

raídire des

roit

ibaiter itre

ent ou-

itade

ireles

never

léens

t il

les

irs |ui |u-

le

us é• mais, comme celles qui en approchent le plus en sont encore bien éloignées, il est évident que ces expressions humaines ne peuvent nous faire connoître les choses divines qu'obscurément & imparfaitement \*. Comment après cela pourrions nous pénétrer ces admirables Sujets? Comment pourrions - nous en avoir des idées distinctes? Et comment, n'en aïant point de telles, pourrions - neus éclaireir les difficultés qui s'y trouvent?

JE

fab

arr

fen

vag

ces

pés il f

çle fur

roi

des qu nie

qu

fer

on

à

do

ful

m

en

ér:

\* Ce qu'on vient de remarquer ici montre d'une maniere bien fenfible, que le Langage de l'Ecriture est impropre & tout à fait métaphorique fur ce qu'on apelle Mistères. Or, les hommes ne fachant pas jusqu'où s'étend, ni même en quoi consiste proprement, le raport ou la ressemblance qui se trouve entre ces sujets inconnus, & les objets que nous connoissons par les Sens, ne s'ensuit-il pas clairement de-la, qu'ils devroient s'abstenir religieusement de prononcer fur des choses qui surpassent si visiblement la portée de l'esprit humain? Si l'on avoit use de cette sage rétenue, dans tous les tems, comme on auroit dû, que de controverses, qui n'auroient point vû le jour! que de schismes & de troubles, que de persécutions & de guerres, qui auroient été etouffés avant leur naissance! Ne semble-t-il pas du moins, que l'experience devroit enfin rendre les hommes fages, & leur faire ouvrir les yeux sur les fautes de ceux qui les ont précédés, afin de ne pas tomber dans les mêmes inconveniens? Mais, il n'y a que trop lieu de craindre, que les choses ne continuent à l'avenir sur le même pied que par le passé.

Connois Jances Humaines, Chap. XIX. 233

Le ne dis pas la même chose des Dogmes fabriqués par les Hommes, qui se sont arrogé le droit de fixer & de déterminer le sens qu'on doit donner à des expressions vagues & obscures de l'Ecriture. Comme ces Docteurs peuvent fort bien s'être trompés, & avoir pris l'Ecriture à contre-sens. il se pourroit bien faire aussi que les Articles de Foi qu'ils ont forgés fussent absurdes & contradictoires. D'où il arriveroit, qu'on pourroit faire contre ces Dogmes des Objections véritablement insolubles, & qui en démontrassent la fausseté avec la derniere évidence. Mais, quand cela seroit, que s'ensuivroit-il de-là? Deux choses seulement; la premiere, que ces Docteurs ont mal entendu & mal expliqué l'Ecriture à cet égard: la seconde, qu'il faut abandonner leur sentiment & leur interprétation sur les endroits de l'Ecriture qu'ils ont mal entendus, & dont ils ont abusé, pour en tirer leurs prétendus Dogmes & les ériger en Articles de Foi.

## CHAPITRE XX.

Si l'évidence n'est pas une marque certaine de vérité dans les choses qui regardent la Religion.

T ES Théologiens ont fait de tout tems de grands efforts, pour ne pas ressortir au Tribunal de la Raison, & pour le soustraire à sa jurisdiction. Dans cette vue,

fes t \*. néures? es, qui JE itre GC hoomême ref-:00: rles a'ils onnent use om-'aude res ,

ice!

ence leur qui

lans

trop

nt à

10

elt

ne

dont la Philosophie étoit la Servante; tantôt ils ont soutenu, que ce qui étoit vrai en Philosophie pouvoit être faux en Théologie. Ce qui revient sans doute à la même chose, que si l'on disoit que l'évidence est bien la marque certaine de la vérité dans les choses de la Nature, mais qu'elle peut nous tromper dans les choses de la Religion; mais il est saisé de faire voir l'inutilité &

l'absurdité de cette défaite.

E veux r. que cette Supposition ne bannisse pas la certitude, du monde; mais n'estce pas affez qu'elle la banniffe de la Religion? N'est-ce pas ici où la certitude est principalement nécessaire? Elle fera pourtant cet effet, s'il peut y avoir dans la Religion des choses vraies, quoiqu'elles paroissent évidenment fausses; car, comme je l'ai déjà dit ailleurs, il est impossible de donner à la certitude d'autre fondement que l'évidence. Si l'on vient donc nous dire qu'il faut bien nous garder de porter nôtre jugement sur les matiéres de Religion, & d'en croire notre Raison, parce que nos Lumieres pourroient nous tromper, & que, quelques claires qu'elles nous paroissent, elles ne sont que tenebres & qu'illusion à cet égard, adieu toute notre Foi. En effet, où en sera-t-on, s'il faut qu'un particulier se défie de sa Raison comme d'un principe ténébreux & illusoire au fait de la Réligion? Ne faudra t-il pas qu'un Catholique-Romain s'en défie, lorsqu'elle lui dira: l'Eglife a plus de Lumiéres que moi; done je dois -1101

fe t la c Arg Th

mie

Chr pas gle jug n'au

de m'e fur obli

don l'ég la F Cre

poti

I

pou pose vair Déi l'Ai en s

un i ce c l'év

Rel pe 1

Connoissances Humaines, Chap. XX. 235 dois plutôt m'en raporter à son jugement qu'au mien? N'aura-t-il pas Sujet de craindre de se tromper, & quant au principe, & quant à la conclusion? Que fera-t-on aussi de cet Argument qui est le grand arcboutant de la Théologie: Tont ce que Dieu dit est vrai : or il dit telle chose par Moise, par Jesus-Christ: donc cette chose est vraie? Si je n'ai pas une Lumiére naturelle qui soit une Régle sûre & infaillible par laquelle je puisse juger des questions qui regardent la Religion; n'aurai-je pas lieu de douter de la majeure de cet argument? Si je ne puis sûrement m'en raporter au temoignage de mes Sens fur ces sortes de matiéres, ne serai-je pas obligé de douter de la mineure. Me voilà donc tombé dans un parfait Pyrrhonisme à l'égard de toutes les choses qui concernent la Religion & le Culte que je dois à mon Createur. Pourrai-je même dans cette hypothèse m'assurer qu'il existe? D'AILLEURS, 2, si l'évidence est comptée

ine,

ntôt

en

gie.

ho-

oien

les

ous

on;

an-

eit-

eli-

eft

ur-

pa-

me

de

que

lire

tre

nos

ue,

nt,

n à

et,

lier

ipe

on?

10-

E-

10

lois

pour rien dans la Religion, pourquoi l'opposons-nous, soit aux Athées pour les convaincre de l'existence de Dieu, soit aux Déistes pour leur prouver l'immortalité de l'Ame ou la Providence, foit aux Infideles en général pour lleur prouver la Vérité de la Religion Chrétienne? Ne sont-ce pas-là autant de Sophismes qu'on peut dissiper en un mot, c'est-à dire, en avouant que tout ce que nous disons est évident, mais que l'évidence n'est rien sur ce qui regarde la Religion. Il est donc manifeste, qu'on sappe les fondemens les plus fermes de la Reli-

gion ,

gion, en établissant pour maxime que l'évidence n'est pas une marque certaine de la Vérité à l'égard de ces fortes de choses. En effet, si l'on ne peut compter sur l'évidence en cette matiére, qui m'assûrera qu'il y a dans le Monde un Livre qu'on appelle la Bible, que ce Livre contient tel ou tel Passage, que ces Passages ont tel ou tel

Sens, &c.

3. IL y a quantité de choses qui appartiennent à la Nature avant que d'avoir quelque usage dans la Religion. L'eau du Bateme, par exemple, & le pain & le vin de l'Eucharistie, sont de ce nombre. Or, la Raison en juge dans l'un & dans l'autre de ces états, & elle en juge de la même manière & fur les mêmes fondemens. Cependant tous les Théologiens Protestans avouëront, que la Raison ne se trompe dans aucun de ces jugemens. Je sai bien que les Théologiens Romains me nieront que la Raison ne se trompe pas ici, du moins par raport au pain & au vin de l'Eucharistie; mais nous avons déjà fait voir, que c'est-à-tort qu'ils le nient. Ainsi ils ne peuvent nous empêcher de conclure, que l'évidence, à laquelle tous ces fondemens se raportent, a toûjours la même Certitude. Ceci montre que la raison pour laquelle on ne veut pas que l'on consulte la Raison sur les choses de la Religion, n'est pas solide. On dit que c'est à cause que depuis le péché la Raison est aveugle sur les choses de la Religion : mais, puisqu'elle juge de celles-ci, après qu'elles ont passé de l'ordre de la Nature

roit tr:b que que

à C

qu'

jug

pab pen nen ten ľH cro Co trai tion Lu mo ćto fes

élo que rail ce.

bier

jet

ses.

que lui exp

blas gibl n'ć

Connoissances Humaines, Chap. XX. 237 à celui de la Grace, de la même maniere qu'auparavant; puis encore que les justes en jugent de même que les pécheurs; il paroît que cet aveuglement que l'Ecriture attribue aux pecheurs est toute autre chose

que ce qu'on pense.

e la

fes.

évi-

u'il

elle

tel

tel

ien-

que

me.

Eu-

ison

s é-

iére

dant

ont,

de

olo-

ison

port

nais

tort

ous

nt,

on-

reut

cho-

n dit

Rai-

on:

pres

ture

QUAND S. Paul nous dit, par exemple, que l'homme charnel, ou animal, n'est point capable des choses qu'enseigne l'esprit de Dien, qu'elles lui paroissent une folie, & qu'il ne peut les comprendre, parce qu'elles se discernent spirituellement. I. aux Cor. II. 14. prétend-on que St. Paul veut dire par-là que l'Homme animal est celui qui refuse de croire des choses qui répugnent au Sens-Commun; que l'Homme spirituel au contraire est celui qui acquiesce à des contradictions, & que c'est à quoi aboutissent ses Lumiéres spirituelles? Je crosois, pour moi, que la vraie explication de ce Passage étoit qu'un homme, esclave de ses sens & de ses passions, ne sauroit goûter le prix des biens que l'Evangile nous propose pour l'objet de notre attachement, parce que toutes ses inclinations & toutes ses habitudes l'en éloignent; & qu'il n'y avoit que les cœurs. que l'esprit de Dieu a rendu véritablement raisonnables, qui en connussent l'excellence. Mais, à prendre ce passage dans le sens que ceux qui nous l'objectent voudroient lui donner, ne se figureroit-on pas, que les expressions de l'Evangile seroient un assemblage d'énigmes, ou d'hierogliphes, inintelligibles pour tous ceux que l'Esprit de Dieu n'éclaireroit pas intérieurement : de sorte.

que

que l'homme animal, selon ce beau Sistème, ne devroit rien entendre dans la Bible traduite en sa propre Langue, non plus que si elle étoit écrite dans une Langue étrangére & inconnue pour lui; au lieu que les Esus en devroient comprendre le sens, quand on ne leur presenteroit que des exemplaires Grecs ou Hebreux, & quoiqu'ils n'entendissent point ces Langues? Qui pourroit

adopter de pareilles chimeres?

4. On ne peut douter que la Raison, & sur tout la droite Raison, ne soit un présent du (iel, & un des plus précieux Dons que nous ayons reçus de Dieu, & dont nous lui devons une éternelle reconnoissance. Par conséquent, si une telle Raison pouvoit nous jetter dans l'erreur, après que nous aurions fait tout ce qui auroit dépendu de nous pour l'éviter, ce seroit à Dieu même qu'il faudroit l'imputer : ce qu'on ne peut dire sans blasphême. Amsi, la droite Raison ne peut nous jetter dans l'erreur. Ceux, qui soutiennent le contraire, pourroient-ils nous alleguer aucune bonne Raison pourquoi Dieu auroit voulu que l'évidence ne fût pas une marque certaine de la Vérité dans les choles de la Religion, pendant qu'il a voulu qu'elle en fût le caractére infaillible-dans les choses de la Nature? Pourquoi il anroit voulu que les choses, qui nous paroissent évidenment fausses, se trouvassent cependant véritables, non pas à la vérité dans la Nature, mais dans la Religion? Prétendroit on, que c'est à cause qu'à ce dernier égard Dieu nous commande

roitoppo
la ju
l'Ett
trair
Cha
qu'il
desa
la R
auro
requ
vu q

en p

fait (

cont

144 654 13 259

de c

C Thé bles que ter, fonn pour ce v cond profe veul ne v au F n'écc nous imag s'ima

tant

prit c

Connoissances Humaines, Chap. XX. 239 de croire ce qu'il nous à révélé? Mais, pourtoit-on rien avancer quifut plus directement opposé à toutes les idées que nous avons de la justice, de la sagesse, & de la bonté de l'Etre suprême? N'avons-nous pas au contraire fait voir clairement ci-dessus dans des Chapitres expres, auxquels nous renvoions, qu'il étoit impossible que Dieu nous révélat des choses qui parussent évidenment fausses à la Raison & aux Sens, du moins après qu'ils auroient examiné ces choses avec l'attention requile; ni qu'il nous ordonnat de les croire, vû qu'il nous seroit absolument impossible en pareil cas de lui obéir, l'homme étant fait de telle forte qu'il ne sauroit croire le contraire de ce qu'il voit avec évidence?

flè-

ible

que

zére

lus

on

ires

ten-

roit

200

&

lent

que

ous

ice.

ouque

en-

lieu

on

roi-

eur.

ur-

Rai-

vi-

e la

en-

Aé-

e ?

es,

, le

as à

Re-

ule

nde

COMMENT se trouve-t-il donc des Théologiens, qui ofent avancer de femblables Propositions? Ne s'aperçoivent-ils pas, que rien n'est plus capable de les décréditer, & de faire perdre, du moins aux perfonnes sensées, toute la confiance qu'elles pourroient avoir en eux? Car, la prudence veut-elle qu'on s'en raporte pour sa conduite au jugement de ceux qui font profession de renoncer à la Raison, & qui veulent que les autres y renoncent? Qui ne voit qu'un tel principe mene tout droit au Fanatisme le plus outré? Car, si l'on n'écoute plus la Raison, quel autre guide nous restera-t-il que notre fantaisse & nos imaginations? Cet ordre de Théologiens s'imaginent-ils donc qu'on les croira d'autant plus immediatement conduits par l'Efprit de Dien, qu'ils s'éloigneront davanta-

ge-

ge des principes de la droite Raison? Mais il faudroit qu'ils fissent de grands miracles pour nous persuader une pareille chose. Encor, je doute que tous les miracles imaginables pussent nous faire croire, que deux

& deux ne sont pas égaux à quatre.

5. LES Théologiens de toutes les Sectes ont toujours crû & croient encor objecter quelque chose de fort pressant à leurs Ad. versaires, en leur reprochant les absurdités & les contradictions qui sont renfermées dans les Dogmes qu'ils enseignent, ou qui paroissent du moins s'en ensuivre nécessairement : mais, quoi de plus foible que ces fortes d'Objections, s'il est vrai que la Foi puisse & doive embrasser de Dogmes absurdes, tels que sont sans contredit des Propositions manifestement & évidenment fausses? Ceux, qui sont dans le Sentiment que nous combatons, ne devroient donc pas emploier de principes ni de raisonnemens. pris de la Raison, contre leurs Adversaires, puisqu'ils ne veulent pas, souffrir que ces mêmes Adversaires fassent valoir contre eux les principes les plus évidens de la Philosophie. Voilà ce que l'équité éxigeroit. Mais, la Vérité est que cette grande vertu, qui est la base de la Societé Civile & de tout le commerce que les hommes ont entre eux, n'est pas toûjours fort exactement observé dans les Disputes Théologiques.

Voici du moins la peinture qu'a faite autrefois un fameux Théologien Réformé de la méthode qui n'est que trop ordinairement usitée dans ces occasions parmi les Gens

de

,, de ,, tei ,, Er ,, ch

de sa

, da

, la

,, ço ,, no ,, fo ,, in

, ta ,, qi ,, do

" vi " ri " n

,, le

,, n

so cel

le

ac

Connoissances Humaines, Chap. XX. 241 de sa Profession \*. " Notre premier soin , dans les Disputes, dit-il, est de dérober à " la pénétration du Lecteur le véritable état , de la question, que nous savons adroi-" tement enveloper d'une nuée d'obscurité. , Ensuite, nous nions impudemment les , choses les plus évidentes; & nous avan-" cons, sans la moindre pudeur, celles que , nous connoissons pour fausses. Nous " foutenons des Propositions manifestement , impies, comme les principes fondamen-, taux de la Foi; & nous traitons d'héréti-, que ce qui est incontestablement ortho-, doxe. Nous donnons la torture à l'Ecri-" ture Ste., pour l'accommoder à nos ré-" veries; & nous nous vantons de l'Auto-" rité des Peres, dans le tems que nous " n'avons pas la moindre envie d'adopter , leur Doctrine. Rien au monde ne nous " est plus familier, que d'emploier des so-", phismes contre nos Adversaires, de les " accabler de calomnies, & de les décrier , par des sobriquets odieux. Pourvû que " nous réuffissions à défendre la cause de , notre parti, que ce soit par des moiens , bons ou mauvais, justes ou injustes, " c'est ce dont nous nous mettons fort peu en peine. C'EST ainsi que Zanchius, Théologien célébre autrefois parmi les Réformés, nous a dépeint, du moins au raport du Pere

Mais

eles

ofe.

ma-

leux

ctes

cter Ad.

lités

iées.

qui

ire-

ces

Foi

ur-

10-

uf-

lue

pas

18.

a1-

ue

n-

la

e-

de

nt

nt

5.

de

nt

18

le

\* Ce sont du moins les propres paroles que le Pere Labbe attribuë à Zanchius, dans sa Dissertat, de Scriptoribus Ecclesiasticis. Tom. H.

Lab-

Labbe, Jesuite, la méthode que les Théologiens ont coûtume de suivre, quand ils exposent & qu'ils réfutent les sentimens de leurs Adversaires. Nous ne prétendons pas dire, à Dieu ne plaise, que tous les Théologiens soient de ce caractére. Il y en a sans doute auxquels ce portrait ne convient pas; mais, il faut avouer aussi d'un autre côté, qu'il n'y en a que trop auxquels il ressemble d'après nature. En effet, il n'arrive que trop souvent, qu'on déguise dans chaque Parti le sentiment de ceux qu'on y condamne, ou qu'on y veut condamner, comme errans & comme hérétiques. On tâche de le faire paroître plus ridicule & plus odieux qu'il n'est. On confond avec le sentiment même les conséquences qu'on prétend en tirer; quoique ceux, sur le compte de qui l'on met ces consequences, les desavouent & les nient formellement, & qu'ils déclarent qu'ils les détestent autant ou plus que ne font leurs Accusa-Bien plus, il n'est pas teurs eux-mêmes. rare de voir que des Assemblées Ecclésiastiques toutes entiéres tombent dans les mê-Au reste, ce n'est point la mes défauts. haine ou l'animofité que nous aions conçue contre personne, & moins encore une aversion injuste contre une Profession trèsrespectable d'elle-même, qui nous fait parler de la sorte: nous n'avons ici d'autre vue que d'engager, autant qu'il est en nous, ceux qui vivent présentement à éviter des fautes qu'on n'a que trop lieu de reprocher à un grand nombre de leurs. Ancêtres

ou nôtr N

Raif

que de le dité dans fisat absi ne

met exc doi: ter. fen

cois

car & de un abf

qu' noi fec qu

tion & no roi

Il l'a qu

les

ou Prédécesseurs. Mais, pour revenir à

notre Sujet,

héo-

d ils

is de

dons

s · les

y en

con-

d'un

aux-

ffet.

uile

n'on

ner,

On

e &

rvec

i'on

le

ent,

au-

ufa-

pas

iaf-

nê-

t la

OII-

une

ès-

ar-

itre

us.

des

ro-

res

OU

Nous ajoûterons enfin pour derniere Raison, que, si l'évidence n'est pas la marque certaine de la vérité dans les matiéres de Réligion, il s'ensuit de-là, que les absurdités & les contradictions qu'on aperçoit dans un Dogme ne sont pas des raisons suffisantes pour le faire rejetter. Mais, si les absurdités qu'on remarque dans un Dogme ne doivent pas empêcher qu'on ne le recoive, il faudra dire, ou qu'on doit admettre toute sorte de Dogmes absurdes sans exception, on qu'il y en a certains qu'on doit recevoir, & d'autres qu'on doit rejetter. Je ne crois pas que personne ose défendre la premiere de ces deux hypothèses; car, ce seroit confondre & renverser tout: & d'ailleurs il n'y a point de Théologien, de quelque parti qu'il soit, qui ne rejette un grand nombre de Dogmes, à cause des absurdités & des contradictions évidentes qu'il prétend y remarquer. Je ne crois pas non plus, que personne s'avise de soutenir la seconde; car il s'obligeroit par-là d'indiquer quelles sont les absurdités & les contradictions qui doivent faire rejetter un Dogme, & quelles sont celles qui ne doivent pas nous empêcher de l'admettre. Or, il me paroit ridicule de songer seulement à faire une telle distinction, & impossible d'y réussir. Il n'y a donc pas moien de dire ni l'une ni l'autre de ces deux choses; & par consequent il faut nécessairement convenir que les absurdités & les contradictions, que nous

nous apercevons clairement dans un Dome, nous donnent droit de le rejetter, & que c'est une marque certaine de sa fausseté.

## CHAPITRE XXI.

Où l'on explique le vrai Sens de cette Maxime Théologique: Que les Mysteres de la Foi sont bien au dessus, mais qu'ils ne sont jamais contre la Raison.

VANT que de finir ce Traité, il me A femble que nous ne devons pas oublier de parler d'une Maxime qui a beaucoup de raport avec la matiére que nous traitons. Les Théologiens ont ordinairement cette Maxime à la bouche, & on la trouve souvent dans leurs Ecrits. Elle confiste a dire que les Vérités de la Foi sont à la verité fort elevées au dessus de la Raison, mais qu'elles ne lui sont jamais contraires. Je trouve cette Maxime Théologique affez solide, pourvû qu'elle soit bien entendue & bien expliquée: mais, comme les termes en sont vagues, obscurs, & qu'ils peuvent recevoir plufieurs sens, sur-tout lorsqu'on les énonce de la maniere qu'on fait ordinairement, & que nous avons exposée dans le sommaire de ce Chapitre, je crois qu'il ne sera pas hors de propos de nous arrêter un peu à l'éclaircir; & c'est ce qu'on va tâcher de faire.

La seconde partie de l'Axiome, qui est que les Verités de la Foi ne sont jamais conpas me fon mer a ré évic que

tre 1

con . 1 mie Vé fon qu' ent que I'A rive tell tué roit tur qua ter & val Se jul ar ·for

la

connoissances Humaines, Chap. XX. 245 tre la Raison, est assez claire, & ne soussire pas de difficulté. Chacun la prend au même sens, & on entend par-là que la Raison n'aperçoit jamais clairement & evidenment de la fausseté dans ce que Dieu nous a révélé. Je parle ici d'une clarté & d'une évidence métaphisique, c'est-à-dire, telle que le contraire implique contradiction, comme nous l'avons marqué ci-dessus.

MAIS, il n'en est pas de même de la premiere partie de l'Axiome, qui porte que les Vérités de la Foi sont au dessus de la Raison. C'est ici qu'il y a de l'obscurité, & qu'on ne voit pas nettement ce qu'il faut entendre par-là. Je suis persuadé, pour moi, que le fens de cette premiere partie de l'Axiome est, qu'il peut arriver, & qu'il arrive en effet, que les Verités révélées soient tellement inévidentes, que la Raison, destituée du secours de la Révélation, ne pourroit pas 1. les decouvrir par la Lumiere naturelle, avec quelque soin qu'elle s'y appliquât: &, en second lieu, que, quand même on les lui proposeroit, elle ne sauroit se déterminer sur leur verité ou sur leur fausseté; & qu'elle seroit contrainte, du moins suivant les Régles de la Logique & du Bon-Sens, de suspendre son jugement là-dessus, jusqu'à ce qu'on lui fit voir que Dieu les a révélées & marquées, pour ainsi dire, de fon feau.

Mais, si l'on entendoit quelque chose de plus, lorsque l'on dit que les Vérités de la Foi sont au dessus de la Raison; si on vouloit dire par-là, que, toutes révélées Q 3 qu'elles

Do. , & leté.

cime la

s ne

me lier de ons. ette ou-

eturplivaoir

onnt,

aipas

de

eft n-

re

qu'elles sont, nous n'en avons aucune idée. & que nous n'entendons point les termes des propositions qui expriment ce que nous en devons croire, comme il semble qu'il y a des Théologiens qui le prétendent à l'égard de certains Dogmes, un tel sentiment ne scauroit avoir lieu, & se détruiroit de luimême; car, il s'ensuivroit de-là, que nous ne pourrions avoir aucune Foi explicite sur ces Mistéres, puisqu'on ne peut croire une proposition, si on n'entend point les termes qui la composent, & si on ne sait ce qu'ils fignifient, ainsi que nous l'avons déjà fait Or, quand les Théologiens nous di-VOIL. sent, que les Mistères de la Foi sont au dessus de la Raison, leur intention n'est certainement pas de nous exempter de rien croire de Foi explicite sur ces Mistéres. Bien loin de-là, ils ont là-dessus certaines Formules toutes dressées, auxquelles ils prétendent qu'un chacun est obligé de soufcrire sous peine de damnation. 11 faut donc bien qu'ils croient qu'on en peut comprendre le sens. Autrement, ce seroit se moquer du Genre humain, que d'oser assurer d'un côté, que tous les hommes sont obligés de croire certaines propositions sous peine de damnation éternelle, pendant qu'on seroit persuadé de l'autre, qu'aucun d'eux n'y pourroit rien comprendre. Il n'y a donc pas moien d'admettre le sentiment dont on vient de faire mention, puisque ce seroit détruire d'une main ce qu'on prétendroit établir de l'autre.

AINSI, quand on dit que la Foi est au dessus de la Raison, il faut entendre sim-

ple.

ple

fiti

la

Ra

la

dit

70%

po

gn R:

il

en

no

no

en

qu

qu

lat

ide

el

di

ce

m

Pa

at

P

te

la

qu

ne

To:

da

lée, des s en y a l'é. nent luilous fur une mes u'ils fait diau 'eit rien res. ines ils ufonc dre du té,

oire

na-

adé

ien

ad-

ire

ine

re. au

mle•

Connoissances Humaines, Chap. XXI. 247 plement par-là, qu'elle enseigne des propofitions, dont nous ne pouvons découvrir la vérité ou la fausseté par la Lumiere de la Raison, quoique nous entendions fort bien la fignification des termes. Quand on me dit, par exemple, que les morts ressusciteront, j'entens bien les termes de cette propolition, je conçois ce que ces paroles signifient; mais, je ne puis voir par la seule Railon fi cette proposition est vraie ou fausse: il n'y a que la Foi, qui puisse me l'aprendre. Voila donc le vrai sens de la Maxime

en question. Cela veut dire, que la Foi nous aprend des choses que la Raison ne nous enseigne pas, quoique celle-ci ne nous enseigne jamais le contraire de l'autre. qui suppose nécessairement, comme on voit, que nous entendons les paroles de la Révélation, & que nous y attachons quelques idées; car, autrement, que nous enseigneroitelle, & que croirions - nous? C'est-1à. dis-je, le veritable sens qu'il faut donner à cette Maxime, & que lui donnent effectivement la plûpart des Théologiens, & non pas celui qu'il plait à Monsieur Bayle de lui dans ses Rep. aux Quest. d'un attribuer Provincial. Tom. II. p. 1000, où il prétend, que, lorsqu'on dit que les Mistères de la Foi sont au dessus de la Raison, mais qu'ils ne sont jamais contre la Raison, on ne donne pas le même sens au mot de Raison dans la seconde partie de cet Axiome, que dans la premiere. Il se figure, que dans la premiere partie on entend la Raison de l'homme, & que dans la seconde on entend

la Raison en général, telle qu'elle est dans d'autres Etres intelligens, & principalement en Dieu. Mais, cet Auteur, tout habile homme qu'il étoit, se trompe. On entend par-tout la Raison humaine; & il ne faut que lire les Théologiens qui ont parlé de cette Maxime, pour en demeurer convaincu. En effet, il seroit ridicule d'entendre ici par le mot de Raison autre chose que la Raison de l'homme; car, nous ne pouvons juger de ce qui est conforme ou contraire à la Raison telle qu'elle est en Dieu, que par cette portion qu'il a bien voulu nous en communiquer.

MAIS, ajoute Monsieur Bayle dans le même endroit, si l'on entend dans l'une & l'autre partie de l'Axiome la Raison humaine, je ne vois pas trop la solidité de la distinction; car, les Orthodoxes avouent, que nous ne connoissons pas la conformité de nos Mistéres avec les maximes de la Philosophie. nous semble donc, qu'ils ne sont pas conformes à notre Raison. Or, ce qui ne nous paroit pas conforme à notre Raison nous paroit contraire à notre Raison; tout de même que ce qui ne nous paroit pas conforme à la vérité, nous paroit contraire à la vérité. Ainsi, pourquoi ne diroit - on pas également que les Mistères sont au dessus de notre foible Raison, & qu'ils sont contre notre foible Raison?

A quoi je répons, que Monsieur Bayle n'a pas fait une énumeration de parties affez complette; car, il peut arriver, non seulement qu'une proposition nous paroisse posielvement corforme, ou positivement con-

trai-

6

tra

pa

ve:

ce

20

ce

tie

co R

en

CO

di à

K

ro

tr

lie

CC fa

m

ef

il

Ol

PI

to

la

tr

ta

10

m

Ta

21.1

Connoissainces Humaines, Chap. XXI. 249 traire, à notre Raison; mais; aussi qu'elle ne paroisse, ni positivement conforme, ni positivement contraire, à la même Raison. C'est ce qu'on peut prouver par cet exemple, le nombre des Anges est pair ou impair : cela est certain; mais, ni l'une ni l'autre de ces parties de la disjonctive n'est, ni positivement conforme, ni politivement contraire, à notre Raison. Il y a donc une grande différence entre les choses que l'Auteur cité compare comme entiérement semblables, lorsqu'il dit, que ce qui ne nous paroit pas conforme à notre Raison, nous paroit contraire à notre Kaison; tout de même que ce qui ne nous paroit pas conforme à la vérité, nous paroit contraire à la vérité. Car, il n'y a point de milieu entre être conforme à la verité, ou contraire à la verité Tout est vrai, ou faux; il n'y a rien, dont on ne puisse affirmer l'un ou l'autre: par consequent, tout est conforme ou contraire à la verité. Mais il y a un vaste milieu entre être conforme ou contraire à la Raison. Ce milieu comprend tout ce qui est inévident pour nous, tout ce que nous ignorons. I L en est en cela de la Raison comme de

ans

ent bile

end

faut

de

cu.

par

ton

ger

la par

en

6

ine,

nc-

ous

Il

for-

pa-

pa-

me

la

ité.

ent

ble

m ?

yle.

EZ

le-

fi-

nu-

la Foi. Il y a mille choses qui ne sont, ni contraires, ni corformes, à la Foi; par exemple, tant de faits nouveaux qui arrivent chaque jour. La Foi se tait là dessus, & la Raison fait la même chose sur un grand nombre de Verités que la Foi reçoit. Chacun fait, qu'il y a trois Lumieres différentes, que Dieu nous a données pour nous conduire à la connoissance de

la Vérité, les Sens, la Raison, & la Foi. Cha-

(3)

cene de ces Lumieres nous apprend cent choses que les autres nous laissent ignorer. Les Sens nous en apprennent que la Foi ni la Raison ne découvrent point; par exemple, la plûpart des Faits. La Raison, à son tour, en aperçoit un grand nombre, qui sont inconnues aux Sens, & dont la Foi ne parle point: telles sont les Verités que les Sciences humaines découvrent. La Foi enfin en embrasse qui sont inconnues à la Raison & aux Sens; par exemple, que le Genre humain soit venu d'un seul homme & d'une seule femme.

AINSI, chacune de ces Lumieres va plus loin en certaines choses que les deux autres; &, dans ce qui leur est particulier, elles ne sont, ni conformes, ni contraires, les unes aux autres. Or, c'est là ce que fignifie, ainsi que nous l'avons déjà dit, la Maxime qui porte, que les Mistères de la Foi sont au dessus, mais jamais contre la Raison: c'est-àdire, que la Foi peut bien nous enseigner des choses que la Raison & les Sens ne nous apprennent point, mais jamais le contraire de ce qu'ils nous apprennent, comme l'a très-bien remarqué Mr. Pascal dans ses Lettres Provinciales. Voici ses propres paroles.

LA Foi dit bien ce que les Sens ne disent pas, mais jamais le contraire. La Foi, la Raison, & les Sens, ont leurs objets separés, & leur certitude dans cette étendue. Et, comme Dieu a voulu se servir des Sens pour donner entrée à la Foi, tant s'en faut que la Foi detruise la certitude de nos Sens, que ce se-

rost

92

tu

po

CY

po

ve

ét

10

ét

27

li

er

di

fi

CE

m

16

le

S

1

n

Connoissances Humaines, Chap. XXI. 251 roit au contraire détruire la Foi que de révoquer en doute le raport fidéle des sens. Cette Régle est si sure & si générale, que, quand l'Ecriture nous présente deux Sens, dont l'un qui est litteral se trouve contraire à ce que les Sens & la Raison reconnoissent avec certitude, il ne faut pas prétendre les desavoner, pour se soamettre à ce sens apparent de l'Ecriture: mais, il faut interpréter l'Ecriture, pour y trouver un sens qui s'accorde avec cette vérité sensible; parce que la Parole de Dieu étant infaillible dans les Faits mêmes, & le raport des Sens agissans dans leur etendue étant certain aussi, il fant que ces vérités s'accordent. Or, comme l'Ecriture se peut interpréter en des manières différentes, au lieu que le raport des sens est unique, on doit en ces matières prendre pour le véritable sens de l'Ecriture celui qui convient avec le raport fidele des Sens. Si l'on en usoit autrement, ce ne seroit pas rendre l'Ecriture vénérable: mais, ce seroit l'exposer au mépris des Infidéles , & leur fermer l'entrée de l'Eglise; car, les choses de fait ne s'apprennent que par les Sens.

cent

rer.

ni ni

our,

111-

arle

en-

ifin

fon

hu-

une

lus

au-

er,

les

fie,

me

au

-à-

ner

ne

011-

me

fes

res

ent

ar-

ਹ

m-

12"

Foi

Se-

oit

VOIL'A ce que la force & l'évidence de la Vérité a contraint un des plus beaux & des plus grands Génies du siécle passé d'aouer affez rondement, quelque opposition qu'il y ait entre ces principes & ceux que son Eglise est obligée d'établir pour désendre son Dogme favori de la Transsubstantiation. Mais, nous croions que ceux, qui auront lû cet Ouvrage avec quelque attention, sont maintenant très-convaincus, qu'oppoier la Foi

for

for

CI

ge

du

qu

pa

de

N

fu

ye

ne

lo

lei

do

for

de

na

G

10

cl

10

de

fe

PC

na

CC

no

Foi à la Raison, & au temoignage des Sens, sous pretexte d'en relever l'excellence, c'est la renverser de sond en comble, en Iui ôtant ses plus fermes, ou plutôt ses uniques appuis. Il n'est pas moins certain non plus, qu'on ouvre par-là une porte a l'Irreligion, qu'il n'est plus possible de refermer, qu'en recourant à des principes tout contraires, comme nous l'avons sait voir en plus d'un endroit. Ainsi, je ne vois pas que l'on puisse se dispenser d'embrasser le sentiment que nous desendons, & auquel un aussi grand homme que Mr. Pascal a été obligé de donner les mains, malgré la politique & l'intérêt de parti, qui sembloient exiger de lui

qu'il soutint le contraire.

I L est vrai, que les déclamations, que l'on fait contre la Raison, ne sont que trop bien recues par une infinité de gens. Et c'est ce qui engage sans doute un bon nombre de Théologiens à faire usage de cette méthode pour se tirer d'affaire, lorsque les autres moiens de se defendre leur manquent, & qu'ils se voient poussés à bout; parce qu'ils n'ignorent pas, qu'ils seront écoutés trèsvolontiers par le Peuple qui ne raisonne pas, & par les Esprits paresseux qui ne sont jamais plus ravis, que lorsqu'ils entendent crier à tors & à travers contre une Faculté, dont ils n'ont pas envie de faire usage. Mais, les Théologiens, dont nous parlons, devroient faire' réflexion en même tems, qu'il y a une autre espece de gens, 'dont ils ne sauroient affez se defier, qui saisissent avidement tout ce qu'il leur échappe de dire contre la Rai-

Commoissances Humaines, Chap. XXI. 253 ion, pour s'en servir ensuite à ébranler les fondemens les plus fermes de la Religion Chrétienne. Cette espece de Gens si dangereuse, dont je veux parler, sont les lacredules, & tous les Partisans du Pyrrhonisme, que Dieu souffre sans doute dans l'Eglise, par la même Raison qu'il laissa autrefois des Philistins, des Jebuséens, & d'autres Nations dans la Terre de Canaan, afin qu'ils fussent un fléau aux côtés, & une épine aux yeux, de son Peuple, s'il venoit à se detourner de la Vérité de son Culte. Les Théologiens doivent donc être extrémement sur leurs gardes, pour ne rien avancer qui puisse donner prise à ces dangereux Ennemis, qui sont au milieu d'eux.

ms,

ce,

Iui

ues

us,

on,

'en

es,

un!

uil-

que

and

on-

té-

lui

on

ien

ce

de

ode

res

&

ils

ès-

as,

ja-

ier

nt

les

nt

ne

nt

ut

ai-

1,

IL faut l'avouër cependant, l'hypothèse des Théologiens, qu'on appelle Anti-Rationaux, donne de grands avantages à ces Gens-là. Chacun sait qu'un sameux Philosophe, mort au commencement de ce siécle, porta des coups dangereux à la Théologie & à la Religion, en saisant semblant de s'attacher aux Principes, & de soutenir la Doctrine, du Synode de Dordrecht.

des plus zélés Partisans du Pyrrhonisme, se sonde sur l'Impersection de nôtre Raison, pour établir qu'il n'y a rien de plus raisonnable que de demeurer toûjours en suspens, comme on voit au Livr. II. de sa Sagesse, Chap. II. Combien de fois, dit-il, le tems nous a-t-il fait connoître, que nous nous étions trompés & mescontés en nos pensées, & nous a forcés de changer d'opinions? . . . . Il a-joute

Ci

le

pi

d

21

tr

10

li

é

il

fe

d

21

2

C

C

il

1

P

n

U

joute un peu plus bas. C'est la doctrine & la pratique de tous les sages, grands, & babiles Esprits, desquels la plûpart & les plus nobles ont sait expresse prosession d'ignorer & de douter; disant, qu'il n'y a rien de plus certain que l'Incertitude, que de toutes cho ses s'on peut également discourir. . . . Les Dogmatistes, & Assirmatiss, qui sont venus depuis, d'esprit pédantesque & présomptueux, haisent & condamnent arroganment cette Regle de Sagesse; aimant mieux un Assirmatis testu & contraire à leur parti, qu'un modeste & paisible qui doute & surseoit son jugement, c'est-à-dire, un Fol qu'un Sage.

IL voit bien où cela va, & qui ne le verroit? C'est pourquoi, afin de ne pas s'attirer de mauvaises Affaires de la part d'un certain Ordre de Gens, dont la colére pouvoit avoir des snites assez redoutables à son égard, il les adoucit en parlant comme eux, & en leur abandonnant son exterieur. Ceci, dit-il, ne touche point les Vérités divines que la Sagesse éternelle nous a révélées, qu'il faut recevoir avec toute bumilité & soumisston, croire & adorer tout simplement; ni aussi les actions externes & communes de la vie, l'observance des Loix, Coûtumes, & ce qui est en usage ordinaire: Non enim Deus nos ista scire. sed tantum modo uti voluit. Car, en toutes ces choses, il se faut accorder & accommoder avec le commun, ne rien gaster ou remuer. Il en faut rendre compte à anxui; mais, les Pensées, Opinions, & Jugemens, sont tous nostres & libres. MonConnoissances Humaines, Chap. XXI. 255

6 63

ba-

plus

ro

plus

cho.

eux,

ette

atif

des-

uge-

e le

'at-

un

ou-

fon

nx,

nes

u'il

n2/-

mi

ce

eus ait.

छ

ter

221 ge-

N-

MONTAGNE étoit dans les mêmes principes, ou plutôt c'étoit de lui que Charron les avoit appris; car, celui-ci regardoit le premier comme son Maître, & faisoit gloire d'être son Disciple, & de marcher sur ses pas. Aussi trouve-t-on dans les Ouvrages de l'un & de l'autre les principes les plus favorables au Pyrrhonisme & à l'Incredulité: on y trouve à peu près les mêmes Traits contre la Religion, excepté que Charron, en qualité de Prêtre & de Théologal de Condom, étoit obligé de faire un peu plus la pefite Bouche. Mais, pour revenir à Montagne, il se moque des Chrétiens, au Livr. Il. de ses Esfais, Chap. XII. en faisant semblant de les louer. C'est aux Chrétiens, dit-il, une occasion de croire, que de rencontrer une chose incrovable; elle est d'autant plus selon raison, qu'elle est contre l'humaine raison. Si elle étoit selon raison, ce ne seroit plus miracle; &, si elle étoit selon quelque exemple, ce ne seroit plus chose singulière.

Mais, tout cela n'est que pur Sophisme, illusion, & moquerie; car, ce qui nous pousse à croire une chose n'est pas son incomprehensibilité, mais la persuasion, bien ou mal fondée, où nous sommes, que Dieu l'a révélée. Otez cette base, tout tombe par terre. C'est donc deshonorer le sacré nom de la Foi, que d'entendre simplement par-là une facilité à tout croire: c'est en faire une sote & stupide Credulité. Est-il étonnant après cela, que ceux, qui regardent notre Foi comme destituée de preuves & de fonde-

256 De la Certitude des Conn. Humaines.

fondemens solides, s'en moquent, & la tournent en raillerie? Ils auroient certainement raison de le faire, si la chose étoit en esset comme ils se l'imaginent. On ne sauroit donc être trop précautionné, pour ne rien avancer qui puisse les entretenir dans un préjugé si faux & si pernicieux à tur propre Salut. On doit même s'emploser avec zele à détruire tous les principes qui peuvent produire ce mauvais esset. C'est le But qu'on s'est proposé dans cet Quirage. Dieu veuille le faire servir à la fin à laquelle on l'a destané.

